
KAMPUS AKADEMIK PUBLISHER   
Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa 
Vol.3, No.4 Agustus 2025   
e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 21-27 

DOI: https://doi.org/10.61722/jipm.v3i4.1025 

Received April 28, 2025; Revised Mei 31, 2025; Juni 02 2025 
* May Tiara Saputri, tiaramayzahra@gmail.com 

 

TADABBUR SEMESTA SEBAGAI LANDASAN SAINTIFIK 
 

May Tiara Saputri 
 Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim (UIN SUSKA) Riau 

Naisya Sahira 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim (UIN SUSKA) Riau 

Sari Nabiilah Ahmad 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim (UIN SUSKA) Riau 

Alamat: Panam, Jl. HR. Soebrantas No.Km. 15, RW.15, Simpang Baru, Kota 
Pekanbaru, Riau 

Korespondensi penulis: @tiaramayzahra@gmail.com,@ naisyasahira661@gmail.com, 
@sarinabiilahmad@gmail.com 

 
Abstract. This article explores the concept of tadabbur semesta (contemplation of the universe) as a 
scientific foundation from an Islamic perspective, emphasizing the integration of revelation and reason as 
the basis for developing holistic knowledge. Tadabbur is understood not only as a spiritual activity but also 
as a scientific process that encourages humans to deeply reflect on both kauniyah (natural phenomena) 
and qauliyah (scriptural) verses. Referring to Qur'anic verses such as Surah Ali Imran (3:190–191) and 
interpretations by scholars like Ibn Kathir and Al-Maraghi, the article highlights the importance of the ulul 
albab character those who combine spiritual awareness (dhikr) and rational thinking (fikr) in shaping 
ethical and beneficial science. Through a library research approach, the article outlines how tadabbur can 
serve as a scientific methodology encompassing observation, analysis, correlation, and synthesis of natural 
phenomena. The findings indicate that the integration of science and religion leads to a deeper, spiritual, 
and applicable understanding of reality in addressing contemporary challenges. The article recommends 
applying the tadabbur concept in education, research, and social life to cultivate scientists who are critical, 
ethical, and socially responsible..  
 
Keywords: Tadabbur, Scientific Approach, Ulul Albab, Integration of Science and Religion, Kauniyah 
Verses 
 
Abstrak. Artikel ini membahas konsep tadabbur semesta sebagai landasan saintifik dalam perspektif Islam, 
dengan menyoroti integrasi antara wahyu dan akal sebagai dasar pengembangan ilmu pengetahuan yang 
holistik. Tadabbur dipahami bukan hanya sebagai aktivitas spiritual, melainkan juga sebagai proses ilmiah 
yang mendorong manusia untuk merenungi ayat-ayat kauniyah (fenomena alam) dan qauliyah (teks suci) 
secara mendalam. Dengan merujuk pada QS. Ali Imran ayat 190–191 dan pemikiran para mufasir seperti 
Ibnu Katsir dan Al-Maraghi, artikel ini menekankan pentingnya karakter ulul albab—yaitu pribadi yang 
mampu menggabungkan zikir dan fikir—dalam membangun ilmu yang bermoral dan berorientasi pada 
kemaslahatan. Melalui pendekatan library research, artikel ini menguraikan bahwa tadabbur semesta dapat 
menjadi metodologi ilmiah yang mencakup observasi, analisis, korelasi, dan sintesis terhadap fenomena 
alam. Hasilnya menunjukkan bahwa integrasi sains dan agama mampu menghasilkan pemahaman yang 
mendalam, spiritual, dan aplikatif dalam menghadapi tantangan zaman. Artikel ini merekomendasikan agar 
konsep tadabbur diterapkan dalam pendidikan, penelitian, dan kehidupan sosial untuk melahirkan ilmuwan 
yang kritis, etis, dan bertanggung jawab. 
 
Kata kunci: Tadabbur, Saintifik, Ulul Albab, Integrasi Sains dan Agama, Ayat Kauniyah 
 
LATAR BELAKANG 

Dalam era kemajuan ilmu pengetahuan saat ini, ilmu sains seringkali diposisikan 
secara terpisah dari nilai-nilai spiritual. Pemisahan yang tegas antara agama dan sains 
telah menimbulkan persoalan serius, seperti lunturnya nilai moral, hilangnya arah dalam 
penerapan ilmu, dan tergerusnya kebijaksanaan dalam pengambilan keputusan ilmiah. 
Padahal, dalam pandangan Islam, ilmu pengetahuan dan agama berasal dari sumber yang 



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI  
LANDASAN SAINTIFIK 

22        JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025     

sama, yaitu wahyu Ilahi, dan keduanya seharusnya saling melengkapi, bukan 
dipertentangkan.1 Fakta ini ditegaskan oleh para pemikir Muslim seperti Hamid Fahmy 
Zarkasyi dan Ismail Raji AlFaruqi, yang menyatakan bahwa dalam sains Islam, wahyu 
menempati posisi sentral sebagai sumber kebenaran tertinggi, sementara akal menjadi alat 
yang adil dalam memahami ayat-ayat Tuhan, baik yang tertulis (qauliyah) maupun yang 
tersebar di alam (kauniyah).2 

Ahli tafsir seperti Ahmad Mushthafa Al-Maraghi dan Ibnu Katsir menjelaskan 
bahwa ulul albab adalah pribadi-pribadi yang mampu menggabungkan kedalaman 
berpikir dengan kesadaran spiritual yang tinggi.3 Mereka tidak hanya menggunakan 
akalnya untuk merenungi ciptaan Allah, tetapi juga menyadari kehadiran-Nya dalam 
setiap proses berpikir dan pengamatan. Konsep ini diperkuat dalam Al-Qur’an Surah Ali 
Imran ayat 190-191 yang menyebutkan bagaimana manusia diajak untuk berpikir tentang 
penciptaan langit dan bumi sebagai bentuk tadabbur yang mendalam sebagai aktivitas 
saintifik yang dibingkai dalam zikir dan kesadaran ilahiah. 

Menurut I. Sudarminta, perkembangan ilmu pengetahuan yang kehilangan 
landasan etis dan spiritual akan menghasilkan teknologi yang tidak manusiawi.4 Oleh 
karena itu, perlu ada dasar metafisik dan integratif yang dapat menjembatani antara 
eksplorasi ilmiah dan nilai-nilai keagamaan. Tadabbur terhadap semesta menjadi salah 
satu pendekatan yang relevan, karena aktivitas ini tidak hanya mengembangkan daya 
rasional manusia, tetapi juga mengantarkannya kepada pengakuan terhadap keesaan dan 
kekuasaan Allah SWT. 

Dengan demikian, integrasi sains dan agama tidak cukup hanya dengan 
menyandingkan dua disiplin ilmu tersebut secara konseptual, tetapi harus diwujudkan 
dalam cara pandang dan kerangka berpikir yang utuh. Artinya, sains dipahami bukan 
hanya sebagai kumpulan fakta objektif, melainkan sebagai sarana untuk membaca tanda-
tanda kebesaran Allah di alam semesta. Hal ini menuntut pendekatan tafsir terhadap alam 
(tadabbur kauniyah) sebagai landasan dalam membangun sains yang bermoral, 
transenden, dan berorientasi pada kemaslahatan.  

 
KAJIAN TEORITIS 

Tadabbur berasal dari akar kata Arab dabbara (رّدب (yang secara etimologis berarti 
“mengikuti dari belakang” atau memperhatikan akhir dari sesuatu. Secara makna, 
tadabbur menunjukkan suatu proses merenungkan, menelaah, dan mengkaji sesuatu 
hingga ke akar dan akibat-akibatnya.5 Dalam konteks Al-Qur’an, tadabbur adalah usaha 
reflektif untuk memahami makna, hikmah, dan pesan-pesan tersirat yang terkandung 
dalam ayat-ayat suci melalui penelitian mendalam dan perenungan kritis. Selain 
pengertian singkat di atas, berikut pengertian tadabbur menurt para ahli sebagai berikut: 

 
1 Chanifudin, C., & Nuriyati, T. (2020). Integrasi Sains dan Islam dalam Pembelajaran. Asatiza, 

1(2), 212-229. 
2 Amrullah, K. (2022). Hubungan Agama dan Sains: Telaah Kritis Sejarah Filsafat Sains Islam dan 

Modern. Intizar, 27(2), 97-111. 
3 Mahmudin, D. (2023). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap QS Ali Imran 

Ayat 190-191. Progressive of Cognitive and Ability, 2(4), 505-516. 
4 Sulaiman, M. (2020). Integrasi Agama Islam dan Ilmu Sains dalam Pembelajaran. 

Pancawahana: Jurnal Studi Islam, 15 (1), 96-110. 
5 Sin, N. Z. M. (2018). Analisis Prinsip Tadabbur: Qawa ‘Id Al-Tadabbur Al-Amthal dan 

Aplikasinya Dalam Tafsir Ma ‘Arij Al-Tafakkur Wa Daqa’iq Al-Tadabbur (Doctoral dissertation, University 
of Malaya (Malaysia)). 



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI  
LANDASAN SAINTIFIK 

 

23        JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025     

a. Al-Laahim:  
Tadabbur adalah bentuk penghayatan menyeluruh yang memungkinkan seseorang 
memahami makna-makna tersirat dan peringatan dalam Al-Qur’an secara mendalam 
dan terperinci.Menurut Majone Wildavsky, implementasi adalah penilaian 

b. Yusuf al-Qardhawi:  
Tadabbur adalah berpikir tentang akibat di balik sesuatu. Ia dekat dengan tafakkur, 
tetapi tafakkur lebih melibatkan hati dalam merenungi dalil, sementara tadabbur lebih 
menekankan pada pengaktifan akal dalam memikirkan dampak dan makna suatu 
ayat.Menurut Browne dan Wildavsky, implementasi adalah perluasan aktivitas yang 
saling menyesuaikan 

c. Al-Zuhaili:  
Tadabbur adalah proses merenungkan isi kandungan Al-Qur’an secara seksama dan 
mendalam.Menurut schubbert, implementasi adalah system rekayasa 

d. Imam Jalaluddin as-Suyuti: 
Tadabbur berarti memusatkan hati untuk memahami setiap makna ayat, merenungi 
perintah dan larangan Allah, serta berusaha mengamalkannya.  

e. Ibn Kathir:  
Tadabbur mencakup pemahaman lafaz ayat, menggali makna yang tersembunyi, serta 
mengambil pelajaran darinya dengan sikap tunduk dan patuh kepada Allah. 

f. Ibn al-Qayyim:  
Tadabbur adalah memusatkan akal dan hati sepenuhnya untuk memahami makna ayat 
Al-Qur’an dan berpikir secara mendalam tentang kandungannya. 

g. Syaikh Shalih Fauzan: 
Tadabbur adalah memikirkan makna, rahasia, dan kandungan berita dari ayatayat Al-
Qur’an sehingga menumbuhkan rasa takut, kesadaran beribadah, dan membentuk 
panduan hidup.6 

h. Nurul Zakirah (peneliti):  
Sebagian besar ulama tafsir sepakat bahwa tadabbur adalah proses perenungan dan 
penghayatan Al-Qur’an yang menggabungkan akal dan hati tanpa adanya perbedaan 
mendasar dalam pengertian mereka.7 

Dalam perspektif keilmuan dan spiritualitas Islam, integrasi tidak hanya dimaknai 
sebagai penyatuan unsur-unsur yang terpisah menjadi kesatuan yang utuh, tetapi juga 
sebagai penyelarasan antara dimensi akal dan iman, antara ilmu dan amal. Para ahli 
seperti W.J.S. Poerwadarminta dan Trianto menekankan bahwa integrasi dapat terjadi 
dalam bentuk intradisipliner (dalam satu bidang ilmu), interdisipliner (antar bidang ilmu), 
dan multidisipliner (lintas bidang ilmu).8 Dalam konteks Islam, integrasi ini bertujuan 
untuk menyatukan wahyu dan akal sebagai sumber kebenaran. 

Konsep ini sejalan dengan karakteristik ulul albab, yaitu sosok ideal dalam Al-
Qur’an yang digambarkan sebagai orang-orang berakal kuat yang senantiasa mengingat 
Allah (dzikir) dan merenungkan ciptaan-Nya (fikir). Mereka tidak hanya menggunakan 

 
6 Zakaria, R. B., Fuad, Z., & Rasdi, M. N. A. (2014, December). Implikasi tadabbur Al-Quran dalam 

pembentukan insan yang berkualiti di sudut akhlak. In International Conference on Postgraduate 
Research (Vol. 2014). 

7 Sin, N. Z. M. (2018). Analisis Prinsip Tadabbur: Qawa ‘Id Al-Tadabbur Al-Amthal dan 
Aplikasinya Dalam Tafsir Ma ‘Arij Al-Tafakkur Wa Daqa’iq Al-Tadabbur (Doctoral dissertation, University 
of Malaya (Malaysia)). 

8 Basri, H. (2021). Integrasi Nilai-Nilai Tauhid Pada Pelajaran Sains Bagi Siswa Sekolah Dasar 
Islam Terpadu. Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam, 3 (1), 164-179. 



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI  
LANDASAN SAINTIFIK 

24        JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025     

akalnya untuk berpikir logis, tetapi juga menyandarkan hasil pikirannya pada kesadaran 
ketuhanan. Para mufasir seperti Ibnu Katsir, Al-Maraghi, dan Yusuf Ali menjelaskan 
bahwa ulul albab adalah manusia yang mampu menjaga keseimbangan antara spiritualitas 
dan rasionalitas, serta menjadikan nilai-nilai ilahiah sebagai landasan dalam memahami 
dan mengembangkan ilmu pengetahuan.9 

Dengan demikian, ulul albab merepresentasikan bentuk integrasi paling sempurna 
antara iman dan ilmu, antara penghayatan religius dan perenungan intelektual. Mereka 
tidak hanya mencari kebenaran secara akademis, tetapi juga memaknainya secara 
spiritual dan mengimplementasikannya secara sosial. Oleh karena itu, dalam upaya 
implementasi konsep ulul albab, penting untuk menempatkan integrasi ilmu dan nilai 
sebagai fondasi utama pembentukan karakter Muslim yang paripurna berilmu, beriman, 
dan berakhlak. Sebagai sebuah konsep, ulul albab diimplementasikan dengan beberapa 
strategi, yaitu: 

1. Meningkatkan integrasi, menyatukan zikir dan pikir dalam tiga aspek: 
a. Islamisasi diri: Menjadi pribadi yang saleh.  
b. Islamisasi institusi: Menanamkan nilai Islam dalam keputusan dan sistem kerja.  
c. Islamisasi ilmu: Menggabungkan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai Islam. 

2. Mengasah sensitivitas  
Melatih kepekaan dalam berpikir melalui pembacaan berulang, refleksi, dan 
kesadaran spiritual (zikir) agar makna lebih dalam bisa ditangkap.  

3. Memastikan relevansi 
Menjadikan hasil berpikir bermanfaat dan sesuai dengan tujuan penciptaan, 
sebagaimana alam tidak diciptakan dengan sia-sia (QS. Ali Imran: 192). 

4. Mengembangkan Imajinasi Mendorong pemikiran kritis, kreatif, dan reflektif untuk 
menyiapkan masa depan, serta mengambil pelajaran dari fenomena sosial dan kisah 
para nabi.  

5. Menjaga Independensi Berpikir secara mandiri berdasarkan prinsip kebenaran, 
bukan dorongan emosi atau kepentingan sesaat, terutama di era informasi yang 
membingungkan.10 

Tadabbur merupakan aktivitas merenungi dan memahami makna mendalam dari 
ayatayat Allah, baik yang tertulis dalam Al-Qur'an (ayat qauliyah) maupun yang tersebar 
di alam semesta (ayat kauniyah). Dalam konteks pendidikan Islam, tadabbur terhadap 
alam semesta mendorong peserta didik untuk tidak hanya mengamati fenomena alam 
secara empiris, tetapi juga untuk menggali hikmah dan nilai-nilai spiritual di baliknya. 
Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa alam semesta adalah sumber ilmu yang 
mengarahkan manusia kepada Penciptanya.11 

Islam memandang ilmu dan iman sebagai dua entitas yang saling melengkapi.12 Ilmu 
tanpa iman dapat menyebabkan kesombongan intelektual, sementara iman tanpa ilmu 
dapat mengarah pada fanatisme tanpa dasar. Integrasi keduanya menghasilkan 

 
9 Sofia, W. N. (2021). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap Qs. Ali Imran Ayat 

190-191: Imam Al-Maraghi and Ibn Kathir's Interpretation of Qs. Ali Imran Verses 190-191. Tafkir: 
Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 2(1), 41-57 

10 Magfirah, ST (2021). Ulul Albab Dalam Al-qur'an (Tafsir Tematik). Aqlam: Jurnal Islam dan 
Pluralitas , 6 (2), 369121. 

11 Napitupulu, D. S. (2017). Esensi Alam Semesta Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal 
Pendidikan Islam, 6(1). 

12 Hanafi, MM (2010). Integrasi Ilmu dalam Perspektif Al-Qur'an. SUHUF , 3 (2), 175-191. 



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI  
LANDASAN SAINTIFIK 

 

25        JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025     

pemahaman yang utuh tentang realitas, di mana ilmu digunakan untuk memahami ciptaan 
Allah, dan iman memberikan arah serta tujuan dalam penggunaannya. 

Ayat kauniyah merujuk pada tanda-tanda kebesaran Allah yang terdapat dalam alam 
semesta. Fenomena alam seperti pergantian siang dan malam, hukum-hukum fisika, dan 
keanekaragaman hayati merupakan objek kajian sains yang, dalam perspektif Islam, juga 
merupakan sarana untuk mengenal dan mendekatkan diri kepada Allah. Dengan 
demikian, studi ilmiah terhadap alam tidak hanya bertujuan untuk memahami mekanisme 
alam, tetapi juga untuk meningkatkan keimanan dan ketakwaan. 

 
METODE PENELITIAN 

Metode penelitian dilakukan secara library research. Setelah mengambil 
kesimpulan, sumber yang telah di kumpulkan, di analisis dan dipahami kemudian di 
tuangkan dengan cara memaparkan. Proses pengumpulan data penelitian melalui tinjauan 
pustaka, yaitu dengan mengumpulkan dan membaca beberapa buku, jurnal, dan artikel 
yang membahas pertanyaan dan judul penelitian. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Makna Tadabbur Semesta dan Relevansinya dalam Ilmu Pengetahuan  
Tadabbur secara etimologis berasal dari kata dabbara yang berarti merenungi atau 

memikirkan secara mendalam. Dalam Al-Qur’an, tadabbur bukan hanya ditujukan 
kepada ayat-ayat qauliyah (tekstual), melainkan juga kepada ayat-ayat kauniyah 
(fenomena alam). Perintah tadabbur mengajak manusia untuk merenungi ciptaan Allah 
sebagai bentuk ibadah intelektual dan spiritual. Konsep ini menjadikan tadabbur sebagai 
jembatan antara wahyu dan akal, mendorong pembacaan alam secara ilmiah yang 
mengarah pada penguatan iman dan pengembangan ilmu pengetahuan yang terintegrasi.  

Menurut Iing Misbahuddin, ilmu dalam Al-Qur’an memiliki tiga dimensi utama: 
1. Epistemologis: Sumber ilmu berasal dari wahyu (naqli) dan akal (aqli). Keduanya 

merupakan sarana valid dalam memperoleh kebenaran dan harus dikembangkan 
secara seimbang.  

2. Ontologis: Alam semesta merupakan objek ilmu karena merupakan ciptaan 
Allah. Oleh karena itu, mempelajari alam menjadi bagian dari ibadah intelektual.  

3. Aksiologis: Ilmu diarahkan untuk kemaslahatan manusia dan untuk 
menumbuhkan pengakuan terhadap keagungan AllahGuru menyampaikan tema 
dan tujuan pembelajaran yang akan dicapai13 

Dimensi-dimensi ini menegaskan bahwa ilmu dalam pandangan Islam memiliki landasan 
yang kuat secara spiritual dan rasional. 

Tadabbur semesta menunjukkan bahwa wahyu dan sains tidak bertentangan, 
melainkan saling menguatkan. Al-Qur’an menyiratkan proses penciptaan alam yang 
berproses dan bertahap, selaras dengan teori-teori ilmiah modern seperti Big Bang.14 
Tokoh seperti Hamka dan Quraish Shihab menekankan pentingnya dialog antara sains 
dan agama untuk menciptakan pemahaman yang utuh tentang realitas, yang tidak hanya 
dogmatis tetapi juga terbuka dan rasional. 

Konsep ulul albab merujuk pada orang-orang yang mampu mengintegrasikan 
zikir (kesadaran spiritual) dan fikir (rasionalitas ilmiah). Hal ini dijelaskan dalam QS. Ali 
Imran ayat 190-191, yang berbunyi: 

 
13 Misbahuddin, I. (2015). Epistemologi Al-Quran dalam membangun sains Islam. 
14 Napitupulu, D. S. (2017). Esensi Alam Semesta Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal 

Pendidikan Islam, 6(1). 



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI  
LANDASAN SAINTIFIK 

26        JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025     

وُلِى الاَۡلۡبَابِ  يٰتٍ لاِّ ١٩٠ ۚ◌ۖ◌   اِنَّ فِىۡ خَلۡقِ السَّمٰوٰتِ وَالاَۡرۡضِ وَاخۡتِلاَفِ الَّيۡلِ وَالنَّهَارِ لاَٰ  
قعُوُۡداً َ قِيَامًا وَّ ّٰဃ َعَلٰى جُنوُۡبهِِمۡ وَيَتفَكََّرُوۡنَ فِىۡ خَلۡقِ السَّمٰوٰتِ وَالاَۡرۡضِ  الَّذِيۡنَ يَذۡكُرُوۡن ۚ◌ رَبَّنَا مَا خَلقَۡتَ هٰذاَ بَاطِلاً ۚ وَّ

١٩١ سُبۡحٰنكََ فقَِنَا عَذاَبَ النَّارِ   
Artinya: Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan 
siang terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berakal, (190). (yaitu) 
orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk atau dalam keadaan berbaring, 
dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata), "Ya Tuhan 
kami, tidaklah Engkau menciptakan semua ini sia-sia; Mahasuci Engkau, lindungilah 
kami dari azab neraka. (191)15 

Ayat ini menunjukkan bahwa berpikir ilmiah tentang alam semesta dapat menjadi 
jalan menuju ketakwaan, dan menjadi karakter dasar seorang ilmuwan yang beriman. 

 
B. Tadabbur sebagai Metodologi Saintifik 

Tadabbur dalam kerangka saintifik mencakup tahapan-tahapan yang sejajar 
dengan metode ilmiah modern, yaitu observasi terhadap fenomena alam, analisis 
berdasarkan penalaran logis dan spiritual, korelasi antara ayat-ayat kauniyah dan ayat-
ayat qauliyah, dan sintesis terhadap makna, hukum, atau prinsip ilmiah yang bisa ditarik 
dari refleksi tersebut. Contohnya dapat ditemukan dalam studi ilmu falak, di mana 
pengamatan peredaran benda langit digunakan untuk memahami waktu, musim, dan 
kalender hijriyah, serta dijadikan refleksi atas keteraturan ciptaan Allah. 

Tadabbur terhadap alam dapat diimplementasikan dalam berbagai bentuk 
mengkaji ayat Al-Qur’an secara kontekstual dengan mengaitkannya pada fenomena alam 
dan mengembangkan riset berdasarkan petunjuk ayat-ayat tersebut, mengamati fenomena 
alam sekitar seperti siklus kehidupan, kematian, pergantian musim, dan sistem sosial 
sebagai ladang pembelajaran dan perenungan, serta merefleksikan ibadah secara 
mendalam, agar setiap bentuk ibadah tidak bersifat ritual semata, tetapi juga mengandung 
perenungan makna dan hubungan manusia dengan alam serta Tuhannya. Manfaat 
implementasi, yaitu memperkuat rasa syukur, meningkatkan solidaritas sosial, dan 
membentuk kesadaran ekologis dan spiritual yang tinggi. 

Untuk memperkuat kedudukan tadabbur semesta sebagai landasan saintifik dalam 
masyarakat ilmiah, beberapa langkah yang dapat dilakukan antara lain: 

1. Membangun budaya berpikir kritis dan reflektif yang didasarkan pada pemahaman 
ayat-ayat kauniyah dan qauliyah.  

2. Mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam riset dan pengembangan ilmu, agar 
ilmu pengetahuan tidak terlepas dari etika dan tujuan kemaslahatan.  

3. Mendorong penelitian multidisipliner yang menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber 
inspirasi, bukan hanya normatif, tetapi juga ilmiah dan eksploratif 

 
KESIMPULAN DAN SARAN 

Berdasarkan pembahasan mengenai tadabbur semesta sebagai landasan saintifik, 
dapat disimpulkan bahwa tadabbur bukan hanya aktivitas spiritual, tetapi juga memiliki 
dimensi ilmiah yang sangat penting dalam pembangunan ilmu pengetahuan. Al-Qur’an, 
melalui ayatayat seperti QS. Ali Imran ayat 190–191, mendorong manusia untuk 
merenungi tanda-tanda kekuasaan Allah di alam semesta (ayat kauniyah) agar tidak hanya 
memperkuat iman, tetapi juga mengembangkan sains yang berlandaskan nilai-nilai 
spiritual. Para tokoh seperti Yusuf alQaradawi dan Imam Jalaluddin as-Suyuthi 

 
15 Al-Qur’anul Karim 



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI  
LANDASAN SAINTIFIK 

 

27        JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025     

menegaskan bahwa tadabbur mencakup perenungan mendalam atas makna ayat-ayat Al-
Qur’an, baik melalui akal maupun pengalaman empiris. Dengan demikian, konsep 
tadabbur mampu mengintegrasikan wahyu dan sains secara harmonis, menciptakan 
pendekatan ilmu yang holistik, dan melahirkan ilmuwan yang beretika, kritis, serta 
bertanggung jawab. 

Untuk memperkuat implementasi konsep ini, disarankan agar kajian tadabbur 
tidak hanya terbatas pada ranah ibadah individu, tetapi juga dibumikan dalam kehidupan 
sosial, pendidikan, dan pengembangan ilmu pengetahuan modern. Integrasi wahyu dan 
akal perlu terus diperkuat dalam kurikulum, penelitian, dan pembelajaran agar melahirkan 
generasi ulul albab yang mampu menghadapi tantangan zaman dengan tetap berpegang 
pada nilai-nilai Qur’ani. Selain itu, perlu ada upaya bersama dari akademisi, ulama, dan 
praktisi pendidikan untuk mengembangkan model saintifik berbasis tadabbur yang 
relevan dengan perkembangan ilmu dan teknologi, sehingga sains Islam tidak hanya 
berhenti pada teori, tetapi juga memberikan kontribusi nyata bagi kemaslahatan umat 
manusia dan peradaban global. 

 
DAFTAR REFERENSI 
 
Al-Qur’anul Karim 
Amrullah, K. (2022). Hubungan Agama dan Sains: Telaah Kritis Sejarah Filsafat Sains 

Islam dan Modern. Intizar, 27(2), 97-111.  
Basri, H. (2021). Integrasi Nilai-Nilai Tauhid Pada Pelajaran Sains Bagi Siswa Sekolah 

Dasar Islam Terpadu. Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam, 3 (1), 164-179. 
Chanifudin, C., & Nuriyati, T. (2020). Integrasi Sains dan Islam dalam Pembelajaran. 

Asatiza, 1(2), 212-229. 
Hanafi, MM (2010). Integrasi Ilmu dalam Perspektif Al-Qur'an. SUHUF , 3 (2), 175-191. 
Mahmudin, D. (2023). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap QS Ali 

Imran Ayat 190-191. Progressive of Cognitive and Ability, 2(4), 505-516. 
Misbahuddin, I. (2015). Epistemologi Al-Quran dalam membangun sains Islam. 
Napitupulu, D. S. (2017). Esensi Alam Semesta Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. 

Jurnal Pendidikan Islam, 6(1). 
Sofia, W. N. (2021). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap Qs. Ali 

Imran Ayat 190-191: Imam Al-Maraghi and Ibn Kathir's Interpretation of Qs. Ali 
Imran Verses 190-191. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 
2(1), 41-57 

Sulaiman, M. (2020). Integrasi Agama Islam dan Ilmu Sains dalam Pembelajaran. 
Pancawahana: Jurnal Studi Islam, 15 (1), 96-110. 

Zakaria, R. B., Fuad, Z., & Rasdi, M. N. A. (2014, December). Implikasi tadabbur Al-
Quran dalam pembentukan insan yang berkualiti di sudut akhlak. In International 
Conference on Postgraduate Research (Vol. 2014). 

Sin, N. Z. M. (2018). Analisis Prinsip Tadabbur: Qawa ‘Id Al-Tadabbur Al-Amthal dan 
Aplikasinya Dalam Tafsir Ma ‘Arij Al-Tafakkur Wa Daqa’iq Al-Tadabbur 
(Doctoral dissertation, University of Malaya (Malaysia). 

Magfirah, ST (2021). Ulul Albab Dalam Al-qur'an (Tafsir Tematik). Aqlam: Jurnal Islam 
dan Pluralitas , 6 (2), 369121. 

 


