KAMPUS AKADEMIK PUBLISHER
Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa
Vol.3, No.4 Agustus 2025

e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 21-27 opénanccess
BY SA

DOI: https://doi.org/10.61722/jipm.v3i4.1025

TADABBUR SEMESTA SEBAGAI LANDASAN SAINTIFIK

May Tiara Saputri
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim (UIN SUSKA) Riau
Naisya Sahira
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim (UIN SUSKA) Riau
Sari Nabiilah Ahmad
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim (UIN SUSKA) Riau
Alamat: Panam, JI. HR. Soebrantas No.Km. 15, RW.15, Simpang Baru, Kota
Pekanbaru, Riau
Korespondensi penulis: (@tiaramayzahra@gmail.com,@, naisyasahira66 1 (@gmail.com,
@sarinabiilahmad@gmail.com

Abstract. This article explores the concept of tadabbur semesta (contemplation of the universe) as a
scientific foundation from an Islamic perspective, emphasizing the integration of revelation and reason as
the basis for developing holistic knowledge. Tadabbur is understood not only as a spiritual activity but also
as a scientific process that encourages humans to deeply reflect on both kauniyah (natural phenomena)
and qauliyah (scriptural) verses. Referring to Qur'anic verses such as Surah Ali Imran (3:190-191) and
interpretations by scholars like Ibn Kathir and Al-Maraghi, the article highlights the importance of the ulul
albab character those who combine spiritual awareness (dhikr) and rational thinking (fikr) in shaping
ethical and beneficial science. Through a library research approach, the article outlines how tadabbur can
serve as a scientific methodology encompassing observation, analysis, correlation, and synthesis of natural
phenomena. The findings indicate that the integration of science and religion leads to a deeper, spiritual,
and applicable understanding of reality in addressing contemporary challenges. The article recommends
applying the tadabbur concept in education, research, and social life to cultivate scientists who are critical,
ethical, and socially responsible..

Keywords: Tadabbur, Scientific Approach, Ulul Albab, Integration of Science and Religion, Kauniyah
Verses

Abstrak. Artikel ini membahas konsep tadabbur semesta sebagai landasan saintifik dalam perspektif Islam,
dengan menyoroti integrasi antara wahyu dan akal sebagai dasar pengembangan ilmu pengetahuan yang
holistik. Tadabbur dipahami bukan hanya sebagai aktivitas spiritual, melainkan juga sebagai proses ilmiah
yang mendorong manusia untuk merenungi ayat-ayat kauniyah (fenomena alam) dan qauliyah (teks suci)
secara mendalam. Dengan merujuk pada QS. Ali Imran ayat 190-191 dan pemikiran para mufasir seperti
Ibnu Katsir dan Al-Maraghi, artikel ini menekankan pentingnya karakter ulul albab—yaitu pribadi yang
mampu menggabungkan zikir dan fikir—dalam membangun ilmu yang bermoral dan berorientasi pada
kemaslahatan. Melalui pendekatan library research, artikel ini menguraikan bahwa tadabbur semesta dapat
menjadi metodologi ilmiah yang mencakup observasi, analisis, korelasi, dan sintesis terhadap fenomena
alam. Hasilnya menunjukkan bahwa integrasi sains dan agama mampu menghasilkan pemahaman yang
mendalam, spiritual, dan aplikatif dalam menghadapi tantangan zaman. Artikel ini merekomendasikan agar
konsep tadabbur diterapkan dalam pendidikan, penelitian, dan kehidupan sosial untuk melahirkan ilmuwan
yang kritis, etis, dan bertanggung jawab.

Kata kunci: Tadabbur, Saintifik, Ulul Albab, Integrasi Sains dan Agama, Ayat Kauniyah

LATAR BELAKANG

Dalam era kemajuan ilmu pengetahuan saat ini, ilmu sains seringkali diposisikan
secara terpisah dari nilai-nilai spiritual. Pemisahan yang tegas antara agama dan sains
telah menimbulkan persoalan serius, seperti lunturnya nilai moral, hilangnya arah dalam
penerapan ilmu, dan tergerusnya kebijaksanaan dalam pengambilan keputusan ilmiah.
Padahal, dalam pandangan Islam, ilmu pengetahuan dan agama berasal dari sumber yang

Received April 28, 2025; Revised Mei 31, 2025; Juni 02 2025
* May Tiara Saputri, tiaramayzahra@gmail.com



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI
LANDASAN SAINTIFIK

sama, yaitu wahyu Ilahi, dan keduanya seharusnya saling melengkapi, bukan
dipertentangkan.! Fakta ini ditegaskan oleh para pemikir Muslim seperti Hamid Fahmy
Zarkasyi dan Ismail Raji AlFaruqi, yang menyatakan bahwa dalam sains Islam, wahyu
menempati posisi sentral sebagai sumber kebenaran tertinggi, sementara akal menjadi alat
yang adil dalam memahami ayat-ayat Tuhan, baik yang tertulis (qauliyah) maupun yang
tersebar di alam (kauniyah).?

Ahli tafsir seperti Ahmad Mushthafa Al-Maraghi dan Ibnu Katsir menjelaskan
bahwa ulul albab adalah pribadi-pribadi yang mampu menggabungkan kedalaman
berpikir dengan kesadaran spiritual yang tinggi.> Mereka tidak hanya menggunakan
akalnya untuk merenungi ciptaan Allah, tetapi juga menyadari kehadiran-Nya dalam
setiap proses berpikir dan pengamatan. Konsep ini diperkuat dalam Al-Qur’an Surah Ali
Imran ayat 190-191 yang menyebutkan bagaimana manusia diajak untuk berpikir tentang
penciptaan langit dan bumi sebagai bentuk tadabbur yang mendalam sebagai aktivitas
saintifik yang dibingkai dalam zikir dan kesadaran ilahiah.

Menurut I. Sudarminta, perkembangan ilmu pengetahuan yang kehilangan
landasan etis dan spiritual akan menghasilkan teknologi yang tidak manusiawi.* Oleh
karena itu, perlu ada dasar metafisik dan integratif yang dapat menjembatani antara
eksplorasi ilmiah dan nilai-nilai keagamaan. Tadabbur terhadap semesta menjadi salah
satu pendekatan yang relevan, karena aktivitas ini tidak hanya mengembangkan daya
rasional manusia, tetapi juga mengantarkannya kepada pengakuan terhadap keesaan dan
kekuasaan Allah SWT.

Dengan demikian, integrasi sains dan agama tidak cukup hanya dengan
menyandingkan dua disiplin ilmu tersebut secara konseptual, tetapi harus diwujudkan
dalam cara pandang dan kerangka berpikir yang utuh. Artinya, sains dipahami bukan
hanya sebagai kumpulan fakta objektif, melainkan sebagai sarana untuk membaca tanda-
tanda kebesaran Allah di alam semesta. Hal ini menuntut pendekatan tafsir terhadap alam
(tadabbur kauniyah) sebagai landasan dalam membangun sains yang bermoral,
transenden, dan berorientasi pada kemaslahatan.

KAJIAN TEORITIS

Tadabbur berasal dari akar kata Arab dabbara (=2 (yang secara etimologis berarti
“mengikuti dari belakang” atau memperhatikan akhir dari sesuatu. Secara makna,
tadabbur menunjukkan suatu proses merenungkan, menelaah, dan mengkaji sesuatu
hingga ke akar dan akibat-akibatnya.> Dalam konteks Al-Qur’an, tadabbur adalah usaha
reflektif untuk memahami makna, hikmah, dan pesan-pesan tersirat yang terkandung
dalam ayat-ayat suci melalui penelitian mendalam dan perenungan kritis. Selain
pengertian singkat di atas, berikut pengertian tadabbur menurt para ahli sebagai berikut:

! Chanifudin, C., & Nuriyati, T. (2020). Integrasi Sains dan Islam dalam Pembelajaran. Asatiza,
1(2), 212-229.

2 Amrullah, K. (2022). Hubungan Agama dan Sains: Telaah Kritis Sejarah Filsafat Sains Islam dan
Modern. Intizar, 27(2), 97-111.

3 Mahmudin, D. (2023). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap QS Ali Imran
Ayat 190-191. Progressive of Cognitive and Ability, 2(4), 505-516.

4 Sulaiman, M. (2020). Integrasi Agama Islam dan limu Sains dalam Pembelajaran.
Pancawahana: Jurnal Studi Islam, 15 (1), 96-110.

5Sin, N. Z. M. (2018). Analisis Prinsip Tadabbur: Qawa ‘Id Al-Tadabbur Al-Amthal dan
Aplikasinya Dalam Tafsir Ma ‘Arij Al-Tafakkur Wa Daga’iq Al-Tadabbur (Doctoral dissertation, University
of Malaya (Malaysia)).

22 | JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI
LANDASAN SAINTIFIK

a. Al-Laahim:
Tadabbur adalah bentuk penghayatan menyeluruh yang memungkinkan seseorang
memahami makna-makna tersirat dan peringatan dalam Al-Qur’an secara mendalam
dan terperinci.Menurut Majone Wildavsky, implementasi adalah penilaian

b. Yusuf al-Qardhawi:
Tadabbur adalah berpikir tentang akibat di balik sesuatu. Ia dekat dengan tafakkur,
tetapi tafakkur lebih melibatkan hati dalam merenungi dalil, sementara tadabbur lebih
menekankan pada pengaktifan akal dalam memikirkan dampak dan makna suatu
ayat.Menurut Browne dan Wildavsky, implementasi adalah perluasan aktivitas yang
saling menyesuaikan

c. Al-Zubhaili:
Tadabbur adalah proses merenungkan isi kandungan Al-Qur’an secara seksama dan
mendalam.Menurut schubbert, implementasi adalah system rekayasa

d. Imam Jalaluddin as-Suyuti:
Tadabbur berarti memusatkan hati untuk memahami setiap makna ayat, merenungi
perintah dan larangan Allah, serta berusaha mengamalkannya.

e. Ibn Kathir:
Tadabbur mencakup pemahaman lafaz ayat, menggali makna yang tersembunyi, serta
mengambil pelajaran darinya dengan sikap tunduk dan patuh kepada Allah.

f. Ibn al-Qayyim:
Tadabbur adalah memusatkan akal dan hati sepenuhnya untuk memahami makna ayat
Al-Qur’an dan berpikir secara mendalam tentang kandungannya.

g. Syaikh Shalih Fauzan:
Tadabbur adalah memikirkan makna, rahasia, dan kandungan berita dari ayatayat Al-
Qur’an sehingga menumbuhkan rasa takut, kesadaran beribadah, dan membentuk
panduan hidup.®

h. Nurul Zakirah (peneliti):
Sebagian besar ulama tafsir sepakat bahwa tadabbur adalah proses perenungan dan
penghayatan Al-Qur’an yang menggabungkan akal dan hati tanpa adanya perbedaan
mendasar dalam pengertian mereka.’

Dalam perspektif keilmuan dan spiritualitas Islam, integrasi tidak hanya dimaknai
sebagai penyatuan unsur-unsur yang terpisah menjadi kesatuan yang utuh, tetapi juga
sebagai penyelarasan antara dimensi akal dan iman, antara ilmu dan amal. Para ahli
seperti W.J.S. Poerwadarminta dan Trianto menekankan bahwa integrasi dapat terjadi
dalam bentuk intradisipliner (dalam satu bidang ilmu), interdisipliner (antar bidang ilmu),
dan multidisipliner (lintas bidang ilmu).® Dalam konteks Islam, integrasi ini bertujuan
untuk menyatukan wahyu dan akal sebagai sumber kebenaran.

Konsep ini sejalan dengan karakteristik ulul albab, yaitu sosok ideal dalam Al-
Qur’an yang digambarkan sebagai orang-orang berakal kuat yang senantiasa mengingat
Allah (dzikir) dan merenungkan ciptaan-Nya (fikir). Mereka tidak hanya menggunakan

6 Zakaria, R. B., Fuad, Z., & Rasdi, M. N. A. (2014, December). Implikasi tadabbur Al-Quran dalam
pembentukan insan yang berkualiti di sudut akhlak. In International Conference on Postgraduate
Research (Vol. 2014).

7Sin, N. Z. M. (2018). Analisis Prinsip Tadabbur: Qawa ‘Id Al-Tadabbur Al-Amthal dan
Aplikasinya Dalam Tafsir Ma ‘Arij Al-Tafakkur Wa Daga’iq Al-Tadabbur (Doctoral dissertation, University
of Malaya (Malaysia)).

8 Basri, H. (2021). Integrasi Nilai-Nilai Tauhid Pada Pelajaran Sains Bagi Siswa Sekolah Dasar
Islam Terpadu. Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam, 3 (1), 164-179.

23 | JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI
LANDASAN SAINTIFIK

akalnya untuk berpikir logis, tetapi juga menyandarkan hasil pikirannya pada kesadaran
ketuhanan. Para mufasir seperti Ibnu Katsir, Al-Maraghi, dan Yusuf Ali menjelaskan
bahwa ulul albab adalah manusia yang mampu menjaga keseimbangan antara spiritualitas
dan rasionalitas, serta menjadikan nilai-nilai ilahiah sebagai landasan dalam memahami
dan mengembangkan ilmu pengetahuan.’

Dengan demikian, ulul albab merepresentasikan bentuk integrasi paling sempurna
antara iman dan ilmu, antara penghayatan religius dan perenungan intelektual. Mereka
tidak hanya mencari kebenaran secara akademis, tetapi juga memaknainya secara
spiritual dan mengimplementasikannya secara sosial. Oleh karena itu, dalam upaya
implementasi konsep ulul albab, penting untuk menempatkan integrasi ilmu dan nilai
sebagai fondasi utama pembentukan karakter Muslim yang paripurna berilmu, beriman,
dan berakhlak. Sebagai sebuah konsep, ulul albab diimplementasikan dengan beberapa
strategi, yaitu:

1. Meningkatkan integrasi, menyatukan zikir dan pikir dalam tiga aspek:

a. Islamisasi diri: Menjadi pribadi yang saleh.
b. Islamisasi institusi: Menanamkan nilai Islam dalam keputusan dan sistem kerja.
c. Islamisasi ilmu: Menggabungkan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai Islam.

2. Mengasah sensitivitas
Melatih kepekaan dalam berpikir melalui pembacaan berulang, refleksi, dan
kesadaran spiritual (zikir) agar makna lebih dalam bisa ditangkap.

3. Memastikan relevansi
Menjadikan hasil berpikir bermanfaat dan sesuai dengan tujuan penciptaan,
sebagaimana alam tidak diciptakan dengan sia-sia (QS. Ali Imran: 192).

4. Mengembangkan Imajinasi Mendorong pemikiran kritis, kreatif, dan reflektif untuk
menyiapkan masa depan, serta mengambil pelajaran dari fenomena sosial dan kisah
para nabi.

5. Menjaga Independensi Berpikir secara mandiri berdasarkan prinsip kebenaran,
bukan dorongan emosi atau kepentingan sesaat, terutama di era informasi yang
membingungkan.'”

Tadabbur merupakan aktivitas merenungi dan memahami makna mendalam dari
ayatayat Allah, baik yang tertulis dalam Al-Qur'an (ayat qauliyah) maupun yang tersebar
di alam semesta (ayat kauniyah). Dalam konteks pendidikan Islam, tadabbur terhadap
alam semesta mendorong peserta didik untuk tidak hanya mengamati fenomena alam
secara empiris, tetapi juga untuk menggali hikmah dan nilai-nilai spiritual di baliknya.
Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa alam semesta adalah sumber ilmu yang
mengarahkan manusia kepada Penciptanya.'!

Islam memandang ilmu dan iman sebagai dua entitas yang saling melengkapi.'? Ilmu
tanpa iman dapat menyebabkan kesombongan intelektual, sementara iman tanpa ilmu
dapat mengarah pada fanatisme tanpa dasar. Integrasi keduanya menghasilkan

9 Sofia, W. N. (2021). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap Qs. Ali Imran Ayat
190-191: Imam Al-Maraghi and lbn Kathir's Interpretation of Qs. Ali Imran Verses 190-191. Tafkir:
Interdisciplinary Journal of Islamic Education, 2(1), 41-57

10 Magfirah, ST (2021). Ulul Albab Dalam Al-qur'an (Tafsir Tematik). Aglam: Jurnal Islam dan
Pluralitas, 6 (2), 369121.

11 Napitupulu, D. S. (2017). Esensi Alam Semesta Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 6(1).

12 Hanafi, MM (2010). Integrasi llmu dalam Perspektif Al-Qur'an. SUHUF, 3 (2), 175-191.

24 | JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI
LANDASAN SAINTIFIK

pemahaman yang utuh tentang realitas, di mana ilmu digunakan untuk memahami ciptaan
Allah, dan iman memberikan arah serta tujuan dalam penggunaannya.

Ayat kauniyah merujuk pada tanda-tanda kebesaran Allah yang terdapat dalam alam
semesta. Fenomena alam seperti pergantian siang dan malam, hukum-hukum fisika, dan
keanekaragaman hayati merupakan objek kajian sains yang, dalam perspektif Islam, juga
merupakan sarana untuk mengenal dan mendekatkan diri kepada Allah. Dengan
demikian, studi ilmiah terhadap alam tidak hanya bertujuan untuk memahami mekanisme
alam, tetapi juga untuk meningkatkan keimanan dan ketakwaan.

METODE PENELITIAN

Metode penelitian dilakukan secara library research. Setelah mengambil
kesimpulan, sumber yang telah di kumpulkan, di analisis dan dipahami kemudian di
tuangkan dengan cara memaparkan. Proses pengumpulan data penelitian melalui tinjauan
pustaka, yaitu dengan mengumpulkan dan membaca beberapa buku, jurnal, dan artikel
yang membahas pertanyaan dan judul penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Makna Tadabbur Semesta dan Relevansinya dalam Ilmu Pengetahuan

Tadabbur secara etimologis berasal dari kata dabbara yang berarti merenungi atau
memikirkan secara mendalam. Dalam Al-Qur’an, tadabbur bukan hanya ditujukan
kepada ayat-ayat qauliyah (tekstual), melainkan juga kepada ayat-ayat kauniyah
(fenomena alam). Perintah tadabbur mengajak manusia untuk merenungi ciptaan Allah
sebagai bentuk ibadah intelektual dan spiritual. Konsep ini menjadikan tadabbur sebagai
jembatan antara wahyu dan akal, mendorong pembacaan alam secara ilmiah yang
mengarah pada penguatan iman dan pengembangan ilmu pengetahuan yang terintegrasi.

Menurut ling Misbahuddin, ilmu dalam Al-Qur’an memiliki tiga dimensi utama:

1. Epistemologis: Sumber ilmu berasal dari wahyu (naqli) dan akal (aqli). Keduanya
merupakan sarana valid dalam memperoleh kebenaran dan harus dikembangkan
secara seimbang.

2. Ontologis: Alam semesta merupakan objek ilmu karena merupakan ciptaan
Allah. Oleh karena itu, mempelajari alam menjadi bagian dari ibadah intelektual.

3. Aksiologis: Ilmu diarahkan untuk kemaslahatan manusia dan untuk
menumbuhkan pengakuan terhadap keagungan AllahGuru menyampaikan tema
dan tujuan pembelajaran yang akan dicapai'?

Dimensi-dimensi ini menegaskan bahwa ilmu dalam pandangan Islam memiliki landasan
yang kuat secara spiritual dan rasional.

Tadabbur semesta menunjukkan bahwa wahyu dan sains tidak bertentangan,
melainkan saling menguatkan. Al-Qur’an menyiratkan proses penciptaan alam yang
berproses dan bertahap, selaras dengan teori-teori ilmiah modern seperti Big Bang.'*
Tokoh seperti Hamka dan Quraish Shihab menekankan pentingnya dialog antara sains
dan agama untuk menciptakan pemahaman yang utuh tentang realitas, yang tidak hanya
dogmatis tetapi juga terbuka dan rasional.

Konsep ulul albab merujuk pada orang-orang yang mampu mengintegrasikan
zikir (kesadaran spiritual) dan fikir (rasionalitas ilmiah). Hal ini dijelaskan dalam QS. Ali
Imran ayat 190-191, yang berbunyi:

13 Misbahuddin, I. (2015). Epistemologi Al-Quran dalam membangun sains Islam.
14 Napitupulu, D. S. (2017). Esensi Alam Semesta Perspektif Filsafat Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 6(1).

25 | JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI
LANDASAN SAINTIFIK

\ .55 RN ‘;}‘i g_u\ﬁ )Lg_d\} d_d\ u)\.\;\} uajz?\} < el Ql; s u‘
TG A cEll LGy ¢ UAJY\}uM\@;GAu}JSu}&.\PGk_j 13385 s a ;3580 caall
VA O Qe Ve GLARL
Artinya: Sesungguhnya dalam penciptaan langit dan bumi, dan pergantian malam dan
siang terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi orang yang berakal, (190). (yaitu)
orang-orang yang mengingat Allah sambil berdiri, duduk atau dalam keadaan berbaring,
dan mereka memikirkan tentang penciptaan langit dan bumi (seraya berkata), "Ya Tuhan
kami, tidaklah Engkau menciptakan semua ini sia-sia; Mahasuci Engkau, lindungilah
kami dari azab neraka. (191)°

Ayat ini menunjukkan bahwa berpikir ilmiah tentang alam semesta dapat menjadi

jalan menuju ketakwaan, dan menjadi karakter dasar seorang ilmuwan yang beriman.

B. Tadabbur sebagai Metodologi Saintifik

Tadabbur dalam kerangka saintifik mencakup tahapan-tahapan yang sejajar
dengan metode ilmiah modern, yaitu observasi terhadap fenomena alam, analisis
berdasarkan penalaran logis dan spiritual, korelasi antara ayat-ayat kauniyah dan ayat-
ayat qauliyah, dan sintesis terhadap makna, hukum, atau prinsip ilmiah yang bisa ditarik
dari refleksi tersebut. Contohnya dapat ditemukan dalam studi ilmu falak, di mana
pengamatan peredaran benda langit digunakan untuk memahami waktu, musim, dan
kalender hijriyah, serta dijadikan refleksi atas keteraturan ciptaan Allah.

Tadabbur terhadap alam dapat diimplementasikan dalam berbagai bentuk
mengkaji ayat Al-Qur’an secara kontekstual dengan mengaitkannya pada fenomena alam
dan mengembangkan riset berdasarkan petunjuk ayat-ayat tersebut, mengamati fenomena
alam sekitar seperti siklus kehidupan, kematian, pergantian musim, dan sistem sosial
sebagai ladang pembelajaran dan perenungan, serta merefleksikan ibadah secara
mendalam, agar setiap bentuk ibadah tidak bersifat ritual semata, tetapi juga mengandung
perenungan makna dan hubungan manusia dengan alam serta Tuhannya. Manfaat
implementasi, yaitu memperkuat rasa syukur, meningkatkan solidaritas sosial, dan
membentuk kesadaran ekologis dan spiritual yang tinggi.

Untuk memperkuat kedudukan tadabbur semesta sebagai landasan saintifik dalam
masyarakat ilmiah, beberapa langkah yang dapat dilakukan antara lain:

1. Membangun budaya berpikir kritis dan reflektif yang didasarkan pada pemahaman
ayat-ayat kauniyah dan qauliyah.

2. Mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dalam riset dan pengembangan ilmu, agar
ilmu pengetahuan tidak terlepas dari etika dan tujuan kemaslahatan.

3. Mendorong penelitian multidisipliner yang menjadikan Al-Qur’an sebagai sumber
inspirasi, bukan hanya normatif, tetapi juga ilmiah dan eksploratif

KESIMPULAN DAN SARAN

Berdasarkan pembahasan mengenai tadabbur semesta sebagai landasan saintifik,
dapat disimpulkan bahwa tadabbur bukan hanya aktivitas spiritual, tetapi juga memiliki
dimensi ilmiah yang sangat penting dalam pembangunan ilmu pengetahuan. Al-Qur’an,
melalui ayatayat seperti QS. Ali Imran ayat 190-191, mendorong manusia untuk
merenungi tanda-tanda kekuasaan Allah di alam semesta (ayat kauniyah) agar tidak hanya
memperkuat iman, tetapi juga mengembangkan sains yang berlandaskan nilai-nilai
spiritual. Para tokoh seperti Yusuf alQaradawi dan Imam Jalaluddin as-Suyuthi

15 Al-Qur’anul Karim

26 | JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025



TADABBUR SEMESTA SEBAGAI
LANDASAN SAINTIFIK

menegaskan bahwa tadabbur mencakup perenungan mendalam atas makna ayat-ayat Al-
Qur’an, baik melalui akal maupun pengalaman empiris. Dengan demikian, konsep
tadabbur mampu mengintegrasikan wahyu dan sains secara harmonis, menciptakan
pendekatan ilmu yang holistik, dan melahirkan ilmuwan yang beretika, kritis, serta
bertanggung jawab.

Untuk memperkuat implementasi konsep ini, disarankan agar kajian tadabbur
tidak hanya terbatas pada ranah ibadah individu, tetapi juga dibumikan dalam kehidupan
sosial, pendidikan, dan pengembangan ilmu pengetahuan modern. Integrasi wahyu dan
akal perlu terus diperkuat dalam kurikulum, penelitian, dan pembelajaran agar melahirkan
generasi ulul albab yang mampu menghadapi tantangan zaman dengan tetap berpegang
pada nilai-nilai Qur’ani. Selain itu, perlu ada upaya bersama dari akademisi, ulama, dan
praktisi pendidikan untuk mengembangkan model saintifik berbasis tadabbur yang
relevan dengan perkembangan ilmu dan teknologi, sehingga sains Islam tidak hanya
berhenti pada teori, tetapi juga memberikan kontribusi nyata bagi kemaslahatan umat
manusia dan peradaban global.

DAFTAR REFERENSI

Al-Qur’anul Karim

Amrullah, K. (2022). Hubungan Agama dan Sains: Telaah Kritis Sejarah Filsafat Sains
Islam dan Modern. Intizar, 27(2), 97-111.

Basri, H. (2021). Integrasi Nilai-Nilai Tauhid Pada Pelajaran Sains Bagi Siswa Sekolah
Dasar Islam Terpadu. Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam, 3 (1), 164-179.

Chanifudin, C., & Nuriyati, T. (2020). Integrasi Sains dan Islam dalam Pembelajaran.
Asatiza, 1(2), 212-229.

Hanafi, MM (2010). Integrasi [Imu dalam Perspektif Al-Qur'an. SUHUF , 3 (2), 175-191.
Mahmudin, D. (2023). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap QS Ali
Imran Ayat 190-191. Progressive of Cognitive and Ability, 2(4), 505-516.

Misbahuddin, 1. (2015). Epistemologi Al-Quran dalam membangun sains Islam.

Napitupulu, D. S. (2017). Esensi Alam Semesta Perspektif Filsafat Pendidikan Islam.
Jurnal Pendidikan Islam, 6(1).

Sofia, W. N. (2021). Interpretasi Imam Al-Maraghi dan Ibnu Katsir Terhadap Qs. Ali
Imran Ayat 190-191: Imam Al-Maraghi and Ibn Kathir's Interpretation of Qs. Ali
Imran Verses 190-191. Tafkir: Interdisciplinary Journal of Islamic Education,
2(1),41-57

Sulaiman, M. (2020). Integrasi Agama Islam dan Ilmu Sains dalam Pembelajaran.
Pancawahana: Jurnal Studi Islam, 15 (1), 96-110.

Zakaria, R. B., Fuad, Z., & Rasdi, M. N. A. (2014, December). Implikasi tadabbur Al-
Quran dalam pembentukan insan yang berkualiti di sudut akhlak. In International
Conference on Postgraduate Research (Vol. 2014).

Sin, N. Z. M. (2018). Analisis Prinsip Tadabbur: Qawa ‘Id Al-Tadabbur Al-Amthal dan
Aplikasinya Dalam Tafsir Ma ‘Arij Al-Tafakkur Wa Daqga’iq Al-Tadabbur
(Doctoral dissertation, University of Malaya (Malaysia).

Magfirah, ST (2021). Ulul Albab Dalam Al-qur'an (Tafsir Tematik). Aqlam: Jurnal Islam
dan Pluralitas , 6 (2), 369121.

27 | JIPM - VOLUME 3, NO. 4 Agustus 2025



