
  
 

KAMPUS AKADEMIK PUBLISHER 
Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa 
Vol.4, No.1 Februari 2026 
e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 74-86 

DOI: https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.1824 

Received Desember , 2025; Revised Desember, 2025; Accepted Februari , 2026 

*Corresponding author, syah22245@gmail.com 
 

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan 

Bahasa Arab di Era Globalisasi 

 

Alamsyah Ramdhan Fadila 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Ahmad Azhar Alauddin 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Rizqi Ahnaf Fadillah 
UIN Sunan Ampel Surabaya 

M. Yunus Abu Bakar 

UIN Sunan Ampel Surabaya 

Alamat: Jl. Ahmad Yani No. 117, Jemur Wonosari, Kec. Wonocolo, Surabaya, Jawa Timur 

60237 

Korespondensi penulis:syah22245@gmail.com 

Abstract. 

 

Al-Ghazali, as one of the important figures in the Islamic intellectual treasury, emphasized the need for 

integration between science, ethics, and spirituality in the educational process. This study aims to examine the 

basic principles of Al-Ghazali's educational philosophy through a library study approach, with data collected 

from books, scientific articles, and other relevant documents. The results of the study indicate that Al-Ghazali 

places the heart as the center of education, because the essence of human beings does not rest on physical 

aspects, but on the quality of the heart that is the core of humanity. This theocentric view makes the formation 

of noble morals the main orientation of education. In addition, the effectiveness of the teacher's role is 

determined by a number of interrelated factors, including the character of the educator, educational goals, 

students, curriculum, environment, materials, and learning methods.  

Keywords: Islamic Education, The Role of Education, Al-Ghazali. 

 

Abstrak. 

Al-Ghazali, sebagai salah satu tokoh penting dalam khazanah intelektual Islam, menekankan perlunya integrasi 

antara ilmu pengetahuan, etika, dan spiritualitas dalam proses pendidikan. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji prinsip-prinsip dasar filsafat pendidikan Al-Ghazali melalui pendekatan studi kepustakaan, dengan 

data yang dikumpulkan dari buku-buku, artikel ilmiah, dan dokumen-dokumen relevan lainnya. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Al-Ghazali menempatkan hati sebagai pusat pendidikan, karena hakikat manusia tidak 

bertumpu pada aspek fisik, melainkan pada kualitas hati yang menjadi inti kemanusiaan. Pandangan teosentris 

ini menjadikan pembentukan akhlak mulia sebagai orientasi utama pendidikan. Selain itu, efektivitas peran guru 

ditentukan oleh sejumlah faktor yang saling terkait, meliputi karakter pendidik, tujuan pendidikan, peserta didik, 

kurikulum, lingkungan, materi, dan metode pembelajaran. 

Kata kunci: Pendidikan Islam, Peran Pendidikan, Al-Ghazali. 

mailto:syah22245@gmail.com
mailto:syah22245@gmail.com


  
 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan memegang peranan krusial dalam kehidupan manusia saat ini, terutama di 

era globalisasi yang ditandai dengan perubahan yang cepat dan kompleks. Perubahan ini 

mencakup nilai-nilai dan struktur yang erat kaitannya dengan eksistensi manusia. Oleh karena 

itu, pendidikan dapat dianggap sebagai kebutuhan dasar yang harus dipenuhi sepanjang hayat. 

Tanpa pendidikan, mustahil manusia dapat bertahan dan berkembang seiring waktu (Nurdin, 

2004). 

Sejalan dengan perkembangan global, modernisasi dan kemajuan ilmu pengetahuan 

terus melaju pesat. Akhir-akhir ini, kita sering menyaksikan generasi Muslim yang kurang 

mengenal tokoh-tokoh Islam yang berpengaruh di dunia pendidikan. Mereka terkadang 

meremehkannya dengan berkata, "Di mana tokoh-tokoh Islam itu?" Hal ini terjadi karena 

mereka belum sepenuhnya memahami berbagai tokoh Islam yang telah berhasil membentuk 

generasi hebat, setara dengan tokoh-tokoh pendidikan non-Muslim. Tokoh-tokoh inilah yang 

telah melahirkan generasi yang berbudi luhur, disiplin, bermartabat, dan bermanfaat bagi 

agama, bangsa, dan negara. 

Meskipun Indonesia bukan negara dengan sistem pemerintahan Islam, dan hukum-

hukum dasar negara tidak sepenuhnya bersumber dari Al-Qur'an dan Hadits, nilai-nilai Islam 

tetap kuat dan mengakar dalam masyarakat. Hal ini dikarenakan mayoritas penduduk 

Indonesia beragama Islam, sehingga pendidikan Islam memengaruhi tujuan dan sistem 

pendidikan nasional. Menurut Djumransjah dan Abdul Malik Karim Amrullah, mengutip 

Imam al-Ghazali, tujuan pendidikan Islam adalah mencapai kesempurnaan manusia, yang 

tujuan akhirnya adalah kedekatan dengan Tuhan, dan kebahagiaan di dunia dan akhirat 

(Djumransjah & Amrullah, 2007). 

Sementara itu, Muhammad Athiyah al-Abrasyi, pakar pendidikan asal Mesir, 

menyatakan bahwa tujuan inti pendidikan Islam adalah mengembangkan akhlak mulia sebagai 

prioritas utama. Ulama dan cendekiawan Muslim lainnya dengan tekun berupaya 

menanamkan nilai-nilai luhur ini dalam jiwa peserta didik. Tujuannya adalah untuk membina 

mereka dalam menegakkan akhlak mulia, menjauhi segala perilaku tercela, dan berpikir 

holistik—baik rohani maupun jasmani—serta memanfaatkan waktu mereka untuk mendalami 

ilmu duniawi dan agama tanpa terlalu berfokus pada keuntungan materi (Djumransjah & 

Amrullah, 2007). 

Lebih lanjut, Abuddin Nata mendefinisikan pendidikan Islam sebagai proses 

pengembangan pribadi secara holistik, meliputi akal dan hati, jiwa dan raga, akhlak dan 

keterampilan (Nata, 2001). 

Tujuan ini selaras dengan pendidikan nasional, yang juga bertujuan untuk 

mengembangkan individu seutuhnya dalam aspek jasmani, rohani, intelektual, dan spiritual. 

Karena tujuan pendidikan ini begitu kompleks, peserta didik tidak hanya membutuhkan 

tambahan pengetahuan intelektual, tetapi juga nilai-nilai moral yang krusial bagi kehidupan 

sehari-hari. Oleh karena itu, peran guru sebagai pendidik sangat vital—selain menyampaikan 

ilmu pengetahuan, mereka juga harus menjadi teladan bagi peserta didik. Teladan ini 

diharapkan tercermin dalam perilaku peserta didik di masyarakat. 

Namun, jika kita menilik kondisi pendidikan saat ini, hasilnya cukup memprihatinkan: 

banyak lulusan yang terlibat korupsi, mudah bertengkar, dan terobsesi dengan uang. 



 
 
 
 

   

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi 

76       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 
 
 

Menyadari peran krusial pendidikan Islam dalam membangun karakter peserta didik, saya 

tertarik untuk mengkaji pendidikan Islam, khususnya dari perspektif al-Ghazali. Imam al-

Ghazali, selain dikenal sebagai ulama, memiliki pandangan pendidikan yang cukup 

komprehensif. Beliau tidak hanya berfokus pada nilai-nilai Islam, tetapi juga menekankan 

profesionalisme dalam bidang keilmuan. Menurutnya, peserta didik tidak boleh membabi buta 

menaati gurunya dalam segala situasi, kecuali jika instruksi guru tersebut tidak bertentangan 

dengan ajaran Allah. Sebaliknya, al-Ghazali menuntut agar guru bersikap profesional dan 

menjauhi hal-hal yang dilarang Allah, karena mereka adalah teladan bagi murid-muridnya 

(Putra, 2016). 

Al-Ghazali adalah salah satu tokoh Muslim dengan pemikiran yang luas dan mendalam, 

termasuk di bidang pendidikan. Pada hakikatnya, beliau meyakini bahwa upaya pendidikan 

menekankan beberapa aspek penting yang terintegrasi dalam pendekatan holistik. Konsep ini 

bersumber dari ajaran dan tradisi Islam, yang menjunjung tinggi prinsip pengembangan 

pribadi seutuhnya. 

Dengan memahami dan menerapkan nilai-nilai pendidikan Imam al-Ghazali, saya 

berharap pendidikan masa kini dapat menjadi lebih bermakna. Pendidikan tidak hanya 

berorientasi pada aspek materi, tetapi juga mempertimbangkan aspek akhirat. Berdasarkan 

pemahaman ini, ilmu apa pun yang dipelajari selama tidak bertentangan dengan Islam dapat 

meningkatkan kualitas diri peserta didik. Hal ini diharapkan dapat mentransformasi Indonesia 

menjadi bangsa yang maju, bebas dari korupsi dan konflik, karena masyarakatnya meyakini 

bahwa segala amal perbuatan di dunia akan dipertanggungjawabkan di akhirat. 

Berdasarkan uraian di atas secara keseluruhan, penelitian ini bertujuan untuk memahami 

konsep pendidikan agama Islam menurut Imam al-Ghazali. Tujuan khususnya adalah: (1) 

Memahami pandangan al-Ghazali tentang ilmu pengetahuan; dan (2) Mengetahui pandangan 

al-Ghazali tentang konsep pendidikan menurut Islam. 

KAJIAN TEORI 

Imam Al-Ghazali (1058-1111 M), dikenal sebagai salah satu pemikir Islam yang 

paling berpengaruh. Beliau memandang pendidikan bukan hanya sebagai transfer 

pengetahuan, tetapi sebagai proses komprehensif yang menyatukan aspek intelektual, moral, 

dan spiritual. Tujuannya adalah untuk membentuk manusia yang sempurna, yang akan 

semakin dekat dengan Allah SWT dan mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat. Hal ini 

dicapai melalui penyucian jiwa dan pengembangan akhlak mulia. 

Dalam pelaksanaannya, penting untuk menjaga keseimbangan antara pengetahuan yang wajib 

bagi individu (fardhu ain, seperti ajaran agama) dan pengetahuan yang bermanfaat bagi 

masyarakat (fardhu kifayah, yang berkaitan dengan kehidupan duniawi). Beliau percaya 

bahwa guru harus menjadi teladan yang penuh empati, ketulusan, dan integritas. Mereka 

menggunakan pendekatan bertahap—dari hafalan hingga pemahaman, dan akhirnya mencapai 

keyakinan—serta metode dialogis dan perilaku teladan (uswatun hasanah) untuk 

membimbing siswa. Para siswa diharapkan memiliki kerendahan hati, antusiasme, dan 

kesadaran bahwa mengejar ilmu adalah suatu bentuk ibadah. 

Pemikiran Al-Ghazali tetap sangat relevan dengan pendidikan modern, termasuk pengajaran 

bahasa Arab. Melalui integrasi pengetahuan dan praktik, ia mendorong pengembangan 

manusia yang sempurna—individu yang tidak hanya cerdas secara linguistik tetapi juga 



  
 

 

memiliki akhlak yang tinggi. Ini bisa menjadi solusi bagi krisis etika yang melanda dunia 

modern. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan motode kualitatif yang menggunakan pendekatan 

deskriptif dan berfokus dalam menemukan aliran-aliran filsafat pendidikan Islam dalam 

berbagai literatur. Penelitian ini menyajikan seluruh sumber literatur terkini dengan 

menggunakan metode library research atau analisis kepustakaan untuk mengetahui 

pengaruh filsafat pendidikan Islam dan implikasinya terhadap perkembangan pendidikan 

Islam di era kontemporer. literarur yang digunakan sebagai referensi meliputi buku-buku 

dan artikel- artikel dari jurnal ilmiah yang dipilih guna mendapatkan landasan teori 

dan menuliskan hasil pembahasan yang benar dan relevan, sehingga memudahkan 

penulis dalam melengkapi teks dari sumber yang tepat. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Biografi Imam Al Ghazali 

Imam Al-Ghazali, yang bernama lengkap Abu Hamid Muhammad bin 

Muhammad bin Muhammad al-Tusi al-Ghazali, lahir di Tus—sekarang dekat Masyhad 

di Khurasan—pada tahun 450 H atau 1058 M. Ayahnya, seorang penenun wol, sangat 

berharap putranya akan tumbuh dalam suasana Islam yang kuat (Soleh, 2009). Sebelum 

wafat, ayahnya menitipkan Al-Ghazali dan adik laki-lakinya kepada seorang sahabat Sufi, 

sambil membiayai hidup mereka. Namun, sahabat Sufi tersebut hidup dalam kemiskinan, 

sehingga ketika biaya hidupnya habis, ia menyekolahkan mereka di salah satu pesantren 

yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, yang menyediakan biaya asrama dan hidup bagi para 

santri (Setiawan, 2017). 

Al-Ghazali wafat di Tabristan, Provinsi Tus, pada tanggal 11 Jumadil Akhir 505 

H, yang bertepatan dengan tanggal 1 Desember 1111 M. Sejak kecil, ia belajar fikih 

kepada Ahmad bin Muhammad al-Radzakani, kemudian pergi ke Jurjan untuk belajar 

kepada Imam Abu Nushr al-Ismaili. Setelah itu, ia melanjutkan ke Naisabur dan belajar 

di bawah bimbingan Abu al-Ma'ali al-Juwaini (Imam al-Haramain) di Madrasah 

Nizhamiyah, di mana ia belajar fikih, ushul fikih, etika, dan tasawuf kepada Abu Ali al-

Faramadi. Berkat kecerdasannya yang luar biasa dan kemampuan berdebatnya yang 

tajam, al-Juwaini memberinya julukan "bahrun mughriq" atau "lautan yang dalam dan 

tenggelam".(Konsep pendidikan akhlak anak perspektif Imam Al Ghazali (Setiawan, 

2017). 

Sejak muda, Imam al-Ghazali menunjukkan minat yang besar terhadap dunia 

sains. Pendidikan agamanya dimulai di kota Thus, tempat ia mempelajari fikih Syafi'i dan 

tauhid Asy'ari di bawah bimbingan seorang guru bernama Ahmad bin Muhammad az-

Zarkani at-Thusi. Pengalaman ini menjadi titik awal yang penting dalam perkembangan 

intelektual dan spiritualnya, (Isa, 2001). Setelah itu, ia pindah ke Jurjan untuk 

mempelajari dasar-dasar ushul fikih, sebelum melanjutkan perjalanan ilmiahnya ke 

Naysabur. Di sana, ia belajar dengan al-Haramain Abu al-Ma'ali al-Juwaini hingga 

gurunya wafat pada tahun 478 H/1085 M (Karim, 2016). 



 
 
 
 

   

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi 

78       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 
 
 

Setelah al-Juwaini pergi, Imam al-Ghazali berangkat ke Mu'askar untuk bertemu 

dengan Perdana Menteri Nidzam al-Mulk. Di sinilah bakatnya mulai muncul, menarik 

perhatian perdana menteri, yang membawanya diangkat menjadi guru di Madrasah an-

Nizhamiyyah pada tahun 484 H/1091 M. Selama masa jabatannya sebagai guru besar di 

sana, ia tidak hanya tekun mengajar berbagai mata pelajaran, tetapi juga mendalami 

filsafat Yunani, termasuk pemikiran al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, dan Ikhwan 

as-Syafa' (Amalia, 2005). 

Namun, setelah kurang lebih empat tahun mengajar, kecemasan mulai 

menghantuinya. Ia mulai meragukan ilmu yang telah dipelajari dan diajarkannya, bahkan 

karya-karyanya sendiri (Amalia, 2005). Akibat kebingungan ini, ia memilih untuk 

meninggalkan jabatannya di Madrasah an-Nizhamiyyah dan memulai perjalanan mencari 

kebenaran hakiki, berkelana dari satu wilayah ke wilayah lain. Pada tahun 488 H (1095 

M), beliau tiba di Damaskus, tempat beliau menjalani uzlah, riyadhah, dan mujahadah. 

Di sana pula, beliau menguraikan hasil integrasi berbagai disiplin ilmu setelah perjalanan 

panjangnya ke dalam kitab Ihya' Ulumuddin, yang merupakan buah dari hikmah, 

inspirasi, dan wahyu yang beliau peroleh. Setelah itu, beliau pergi ke Mekah untuk 

menunaikan ibadah haji. Sekembalinya dari tanah suci, Imam al-Ghazali kembali ke 

kampung halamannya, dan melanjutkan kehidupannya dalam kesendirian (Abdul Aziz, 

2011). 

Sebagai seorang ilmuwan dan penulis yang produktif, karya-karya Imam al-

Ghazali telah menarik perhatian luas, baik di kalangan Muslim maupun non-Muslim. Para 

pemikir Barat Abad Pertengahan seperti Raymond Martin, Thomas Aquinas, dan Pascal, 

misalnya, sangat dipengaruhi oleh gagasan-gagasannya. Sebagai pemikir Islam 

terkemuka, beliau menghasilkan beragam tulisan yang merespons langsung isu-isu 

krusial pada masanya. Karya-karyanya mencerminkan perkembangan ilmu pengetahuan 

pada masa itu (Dahlan, 1996). 

Imam al-Ghazali dikenal sebagai penulis yang sangat produktif, dengan karya-

karyanya diperkirakan berjumlah lebih dari 300. Namun, hanya sekitar 50 buku yang 

tersisa dan dapat diakses hingga saat ini. 

Sebagian besar karyanya ditulis dalam bahasa Arab, meskipun beberapa ditulis 

dalam bahasa Persia. Di Indonesia, beberapa kitab karya Imam Abu Hamid al-Ghazali 

yang cukup populer dan sering diperbincangkan antara lain: 

Maqashid al-Falasifah, Tahafut al-Falasifah, Al-Iqtishad fi al-I'tiqad, Al-Munqidh 

Min al-Dhalal, Maqashid Asna fi Ma'ani Asmau al-Husna, Faysalu al-Tafriqah Baina al-

Islam wa al-Zindiqah, Qistash al-Mustaqim, Al-Mustazhiri, Hujjatu al-Haqq, Munfashil 

Al-Khilaf fi Ushulu al-Diin,Al-Muntahal fi 'Ilm al-Diin, Al-Madhnun bi al-Ghair Ahlihi, 

Mahkun Nadhar, Ara 'Ilm al-Diin, Arba'in fi Ushulu al-Diin, Iljam al-Awam dan 'Ilm al-

Kalam, Mi'yaru al-'Ilm, Al Intishar, Isbat Nadhar, Al-Basith, Al-Wasith, Al Wajiz,Al-

Khulashah al-Mukhtashar, Al-Mustasyfa fi Ilmi al-Ushul, Al-Mankhul, Syifakh al-Alil fi 

Qiyas wa Ta'lil, Adz Dzariah ila Makarim al-Syariah, Yaqut al-Ta'wil fi Tafsir al-Tanzil, 

Jawahir Al Quran, Ar-Risala al-Ladunniyyah, Bidayah al-Hidayah, Minhaj Al Abidin, 

Mizan al-Amal, Kimiya as-Sa'adah, Misykah al-Anwar, Ihya Ulumi ad-Dein, Futuhu al-

'Ulum, Muksyafatu al-Qulub, Al-Dar al-Fakhirat fi Kasyfi 'Ulum al-Akherat, Al-Ainis fi 

al-Wahdat, Al-Qurbat ila Allah Azza wa Jalla, Akhlaq al-Abrar wa Najat min Asrar, Al-



  
 

 

Mabadi' wa Ghayah, Nasehat Al-Mulk, Tablis al-Iblis, Al-Ilmu Laduniyyah, Al-Risala 

al-Qudsiyyah, Al-Ma'khadz, Al Amali, Al-Maarij al-Quds  (Nafi, 2017). 

 

2. Pemikiran Pendidikan Menurut Imam Al-Ghazali 

Menurut al-Ghazali, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana utama untuk 

mencapai kesempurnaan intelektual manusia, yang memampukan individu menjadi 

pewaris dunia yang bertanggung jawab sesuai dengan tujuan penciptaannya. Setiap 

langkah dalam proses pendidikan ini berorientasi pada pencapaian keridhaan Allah SWT. 

Beliau memandang pendidikan sebagai sumber kebahagiaan, baik dunia maupun akhirat, 

berdasarkan hukum Islam yang kuat dan teguh (Firdasari & Bakar, 2025).  

Al-Ghazali juga menekankan bahwa pendidikan bukan sekadar membentuk 

kepribadian seseorang, tetapi juga berkontribusi pada pengembangan budaya dan cara 

berpikir suatu masyarakat atau bangsa (Faizin et al., 2020). Konsep pendidikan 

holistiknya mengintegrasikan seluruh aspek umat manusia secara menyeluruh, dengan 

penekanan pada kehidupan akhirat sambil tetap menghargai pengetahuan duniawi yang 

tidak bertentangan dengan ajaran Islam (Suban, 2020). 

Melalui pemahaman ini, pengetahuan yang diperoleh dapat membantu individu 

untuk berkembang sebagai individu, sekaligus mendorong perkembangan teknologi dan 

inovasi di Indonesia, yang terus berkembang seiring perkembangan zaman dan teknologi. 

Di sisi lain, manusia terdiri dari tubuh dan jiwa, di mana nafs (diri) seringkali 

mendominasi, sehingga pendidikan harus berupaya menghilangkan kebiasaan buruk dan 

menumbuhkan perilaku positif dengan kesadaran penuh. Al-Ghazali juga menekankan 

bahwa ilmu pengetahuan harus mendorong manusia untuk berbuat baik, dan sangat 

penting untuk menerapkannya dalam tindakan nyata agar ilmu pengetahuan dan 

perbuatan baik dapat terhubung (Sef & Bakar, 2024). 

Pemikiran awal Al-Ghazali tentang pendidikan menyoroti pentingnya pendekatan 

holistik, yang mencakup dimensi intelektual, spiritual, dan moral. Baginya, pendidikan 

bukan sekadar pengembangan kemampuan akademis, melainkan proses penyucian jiwa 

dan pembentukan kepribadian, serta pembinaan etika dan moral yang kokoh. Al-Ghazali 

menekankan keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan amal, dengan pendidikan moral 

sebagai fondasi utamanya. Moralitas, menurutnya, bukan sekadar perilaku atau 

pengetahuan, melainkan kondisi batin yang inheren, yang terbentuk melalui kerja keras 

dan kebiasaan berbuat baik (Asyikin et al., 2024). 

Dalam karya-karyanya, Al-Ghazali juga mengkritik filsafat Yunani karena terlalu 

menekankan rasionalitas tanpa mempertimbangkan nilai-nilai agama. Ia menekankan 

bahwa hanya Tuhan yang kekal, sedangkan segala sesuatu adalah ciptaan-Nya. Oleh 

karena itu, ilmu pengetahuan dan logika harus dibarengi dengan spiritualitas agar 

kehidupan tidak kehilangan arah moralnya. Pandangan ini menunjukkan pentingnya 

mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai agama untuk menciptakan 

masyarakat yang bermoral tinggi (Sekarningrum et al., 2024). 

Oleh karena itu, pendidikan holistik yang beliau bayangkan tidak hanya 

menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga mereka yang beriman, 

bermoral, dan bertanggung jawab. Dengan demikian, mereka mampu menghadapi 



 
 
 
 

   

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi 

80       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 
 
 

tantangan zaman dengan keseimbangan spiritual dan moral yang kuat. Secara 

keseluruhan, menurut Al-Ghazali, pendidikan adalah proses mendalam yang membentuk 

pribadi seutuhnya, dengan fokus pada pengembangan karakter dan spiritual di samping 

pengetahuan. 

 

3. Implikasi Pemikiran Imam Al-Ghazali Terhadap Pendidikan Bahasa Arab Di Era 

Kontemporer 

Pemikiran pendidikan Islam telah berkembang pesat dari zaman klasik hingga saat 

ini dan dapat diklasifikasikan ke dalam empat kelompok besar. Kelompok pertama 

menekankan pengembangan sumber daya manusia secara holistik, dengan tokoh-tokoh 

seperti Ibnu Khaldun dan Abdullah Nasih Ulwan yang mendorong pembentukan individu 

yang lebih holistik. Kelompok kedua lebih berfokus pada aspek kepribadian, khususnya 

melalui pendidikan moral dan tasawuf, yang diwakili oleh Al-Ghazali dan Akhmad Rifa'i, 

yang menekankan pentingnya dimensi moral dan spiritual. Kelompok ketiga 

mencerminkan pemikiran kontemporer yang fleksibel terhadap perkembangan zaman, 

sebagaimana ditunjukkan oleh Muhammad Abduh dan Ahmad Dahlan, yang sering 

mengadopsi filsafat dan logika modern untuk merevisi perspektif mereka tentang 

pendidikan Islam. Terakhir, kelompok keempat bersifat fundamentalis, yang berpegang 

teguh pada Al-Qur'an dan Sunnah, dengan tokoh-tokoh seperti Abu Al-A'la Al-Maududi 

yang menuntut kepatuhan literal terhadap sumber-sumber agama utama (Hasan, 2010). 

Secara khusus, pemikiran Al-Ghazali sangat bermanfaat bagi pendidikan bahasa 

Arab saat ini, karena beliau menekankan pengembangan moral dan karakter yang dapat 

diadaptasi dengan teknik pengajaran modern. Al-Ghazali dipengaruhi oleh perjalanan 

intelektualnya dan tradisi keilmuan yang kaya, seperti iman, akhlak, dan tasawuf, yang 

tercermin dalam karya-karya seperti Ihya' Ulumuddin dan Ayyuha al-Walad. Baginya, 

pendidikan adalah cara untuk membasmi sifat-sifat negatif dan menumbuhkan sifat-sifat 

positif, sehingga perilaku seseorang secara sadar berubah ke arah yang lebih baik. Ia juga 

menekankan hubungan erat antara ilmu dan amal, di mana ilmu harus mendorong 

perbuatan baik, bukan sekadar memberikan informasi yang tidak diamalkan (Madjidi, 

1997). 

Dalam praktiknya, menurut Al-Ghazali, pendidikan bersifat sufi dan bertujuan 

untuk menciptakan insan kamil (manusia sempurna) manusia yang tidak hanya cerdas 

secara intelektual tetapi juga memiliki akhlak yang luhur dan dekat dengan Tuhan. Ini 

adalah proses transformasi yang mengubah kondisi buruk menjadi positif, dengan ilmu 

sebagai katalisator perbuatan baik. Relevansinya dengan pendidikan bahasa Arab saat ini 

sangat mendalam, karena era modern tidak hanya menuntut kemampuan akademis tetapi 

juga karakter dan etika yang kuat pada siswa. Al-Ghazali mendorong para pendidik untuk 

tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi juga pada pembangunan kesejahteraan 

moral dan spiritual siswa. Oleh karena itu, pendidikan harus dipandang secara holistik, 

yang melibatkan ilmu pengetahuan, amal saleh, dan pembentukan karakter untuk 

menghasilkan generasi yang cerdas dan berbudi luhur (Sekarningrum et al., 2024). 

Dalam pandangannya, Al-Ghazali menekankan pentingnya menyeimbangkan 

nilai-nilai agama dengan aspek kehidupan duniawi. Melalui karya-karya seperti Ihya' 

Ulumuddin dan Ayyuha al-Walad, beliau secara konsisten menekankan integrasi ilmu 



  
 

 

pengetahuan dan amal saleh, serta pengembangan akhlak. Baginya, tujuan akhir 

pendidikan adalah meraih kebaikan dan mendekatkan diri kepada Tuhan, bukan sekadar 

mengejar kedudukan sosial atau kekayaan materi. Jika tujuan ini menyimpang, manusia 

dapat mengalami kerugian besar dalam hidup (Hasan, 2010). 

Lebih lanjut, Al-Ghazali mengkategorikan ilmu pengetahuan menjadi ilmu-ilmu 

yang wajib dipelajari, seperti fardhu 'ain (kewajiban), yang mencakup ilmu agama, dan 

fardhu kifayah (kewajiban), yang mencakup ilmu duniawi seperti kedokteran atau 

pertanian. Ia juga membedakan antara ilmu yang terpuji dan ilmu yang tercela, seperti 

sihir dan ramalan, yang dianggap jahat. Dalam metode pendidikannya, Al-Ghazali 

menggunakan pendekatan yang menekankan pendidikan akhlak melalui teladan yang 

baik (uswatun khasanah), pembinaan rohani (riyadhah), dan kebiasaan beribadah 

(mujahadah) untuk menumbuhkan akhlak yang positif. 

Secara keseluruhan, pemikiran pendidikan Islam Al-Ghazali memiliki kedalaman 

dan relevansi yang tinggi, khususnya bagi pendidikan bahasa Arab dan akhlak saat ini. 

Penekanannya pada pembentukan akhlak, integrasi ilmu dengan praktik, dan pendekatan 

holistik menjadikan pandangannya krusial untuk membangun generasi yang unggul 

secara intelektual, bermoral, dan siap menghadapi dinamika zaman. 

Pemikiran Al-Ghazali memiliki dampak signifikan yang tetap relevan dengan 

pendidikan bahasa Arab saat ini. Beliau menempatkan bahasa Arab sebagai landasan 

utama untuk memahami ilmu-ilmu agama, khususnya Al-Qur'an dan Hadits, sehingga 

penguasaan bahasa ini krusial bagi pemahaman hukum Islam yang tepat. Di tengah 

perkembangan modern, Al-Ghazali menjabarkan metode pembelajaran yang memadukan 

aspek teoretis dan praktis, serta pendekatan spiritual yang mendalam. Dengan demikian, 

proses pembelajaran bahasa Arab bukan sekadar aktivitas intelektual, melainkan juga 

sarana pembentukan karakter dan akhlak siswa (Hadi, 2015). 

Al-Ghazali meyakini bahwa pendidikan bahasa Arab harus mengintegrasikan 

nilai-nilai moral dan tasawuf, sehingga pembelajaran bahasa tidak dapat dipisahkan dari 

pengembangan kepribadian yang positif. Beliau menekankan keterkaitan antara ilmu 

yang diperoleh dengan tindakan nyata, di mana ilmu tersebut harus diaplikasikan dalam 

perilaku yang baik untuk menciptakan individu yang sempurna yaitu, seseorang yang 

cerdas secara linguistik sekaligus bermoral. 

Selain itu, Al-Ghazali merancang metode pendidikan karakter yang melibatkan 

keteladanan, praktik spiritual, dan amal saleh. Pendekatan ini telah terbukti sangat 

bermanfaat dalam mengatasi tantangan krisis moral saat ini, memungkinkan pendidikan 

bahasa Arab untuk menangani aspek kognitif siswa serta dimensi emosional dan spiritual 

mereka. Oleh karena itu, pendidikan bahasa Arab saat ini harus dirancang secara holistik, 

menggabungkan keterampilan berbahasa, pengembangan etika, dan penguatan spiritual. 

Hal ini tidak hanya akan menghasilkan keterampilan akademik yang solid tetapi juga 

integritas moral yang kokoh, yang memungkinkan pembelajaran bahasa Arab berfungsi 

sebagai proses pembentukan karakter yang mampu beradaptasi dengan perubahan zaman 

(Maftuhah, 2025). 

Menurut Al-Ghazali, pendidikan agama idealnya dimulai dari tahap menghafal 

dan memahami ajaran-ajaran dasar. Setelah itu, barulah seseorang dibimbing menuju 

keyakinan yang kuat, kemudian diperkuat lagi dengan penjelasan dan dalil-dalil yang 



 
 
 
 

   

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi 

82       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 
 
 

meneguhkan akidahnya. Dengan kata lain, metode pengajaran yang ditawarkan Al-

Ghazali tidak terikat pada aliran tertentu, tetapi merupakan model hasil pemikiran 

mendalam yang bersumber dari ajaran Islam. 

Al-Ghazali juga menekankan pentingnya mengenalkan pendidikan agama sejak 

usia dini. Pada masa itu, anak memiliki kesiapan untuk menerima ajaran agama secara 

sederhana, cukup dengan mempercayainya tanpa harus dituntut memahami dalil-dalil 

yang rumit. Sementara dalam hal pendidikan akhlak, pengajaran perlu difokuskan pada 

pembentukan karakter yang mulia. Ia menyatakan bahwa akhlak adalah sikap yang 

tertanam kuat dalam jiwa, sehingga mendorong seseorang untuk melakukan kebaikan 

dengan mudah dan tanpa banyak pertimbangan (Basori et al., 2025). 

 

4. Kreteria Pendidik/Guru Menurut Imam Al-Ghazali 

Pentingnya pendidikan untuk mencapai tujuan yang telah dipaparkan diatas, Al-

Ghazalijuga memberikan penjelasan mengenai kriteria untuk menjadi seorang pendidik 

yang diperbolehkan dalam pendidikan sebagai berikut: 

1. Menurut Al-Ghazali, seorang guru harus memiliki empati dan kasih sayang yang 

mendalam kepada murid-muridnya, bahkan menganggap tanggung jawabnya lebih besar 

daripada tanggung jawab seorang ayah kepada anaknya. 

2. Pendidik yang ideal bertindak dengan tulus, tanpa mengharapkan imbalan apa pun dari 

muridnya, sebagaimana Al-Ghazali percaya bahwa proses pendidikan seharusnya tidak 

didasarkan pada mencari imbalan. 

3. Kejujuran dan integritas merupakan fondasi penting bagi seorang pendidik, yang harus 

memberikan bimbingan yang dapat dipercaya dan jujur kepada murid-muridnya, 

termasuk dengan tidak memberikan materi yang terlalu sulit sebelum pengetahuan awal 

dikuasai, dan dengan menekankan bahwa tujuan belajar adalah untuk mendekatkan diri 

kepada Tuhan, bukan hanya untuk mengejar prestasi atau jabatan. 

4. Dalam memberikan nasihat, pendidik perlu menggunakan pendekatan yang lembut, tanpa 

kata-kata kasar saat mengajar murid-muridnya. 

5. Sikap berwawasan luas juga diperlukan, termasuk tidak mengkritik ilmu yang bukan 

tanggung jawabnya di hadapan murid, dan menghindari kritik yang tidak pantas terhadap 

sesama guru atau orang lain. 

6. Pendidik harus membina siswanya dengan membimbing mereka ke arah kegiatan yang 

selaras dengan kemampuan, minat, dan bakat masing-masing. 

7. Sebagai pendidik, penting untuk menghargai pendapat dan kemampuan orang lain, 

termasuk memahami dan menghargai potensi setiap siswa. 

8. Seorang guru harus berani mengakui ketidaktahuannya tentang hal-hal yang berada di luar 

lingkup keahliannya. 

9. Pendidik harus mampu menyampaikan argumen yang kuat, dan jika keliru, mereka harus 

siap untuk kembali ke jalan yang benar (Royani et al., 2023).  



  
 

 

Dalam pendidikan Islam, pendidik wajib menunjukkan etika baik karena siswa 

menjadikannya teladan. Al-Ghazali dalam Ihya’ Ulumuddin menegaskan bahwa yang 

memiliki ilmu, beramal, dan mengajarkan ilmu adalah hamba mulia seperti matahari yang 

memberikan cahaya bagi orang lain dan dirinya sendiri. Guru yang mengajar memikul 

tanggung jawab besar, sehingga harus menjaga adab dan tugasnya dalam mengamalkan 

ilmu (Sef & Bakar, 2024). 

5. Kreteria Siswa/Murid Menurut Imam Al-Ghazali 

Al-Ghazali mendefinisikan anak didik sebagai siapa saja yang belajar ilmu tanpa 

hambatan usia, latar belakang, biaya, atau fisik, guna meningkatkan pemahaman, moral, 

dan wawasan menuju kebaikan. Murid bertanggung jawab menjaga kemurnian jiwa, 

bersedia bepergian jauh mencari ilmu, tidak sombong atas pengetahuan, menghormati 

guru, serta memahami kedudukan ilmu agar ilmu meresap sebagai sarana mendekat 

kepada Allah. Ia membagi manusia menjadi tiga kelompok dengan pendekatan berbeda: 

kaum awam butuh nasihat sederhana, kaum pilihan memerlukan penjelasan hikmat 

mendalam, dan kaum pendebat dihadapi dengan meruntuhkan argumen mereka. Sepuluh 

sifat ideal anak didik difokuskan pada belajar sebagai ibadah ke Allah, hindari urusan 

dunia berlebih, rendah hati pada guru, hindari ilmu perdebatan, semangat tinggi dengan 

materi sesuai kemampuan, pahami dasar dan nilai ilmu terlebih dahulu, serta tujuannya 

kesejahteraan mental terkait tujuan akhir belajar. Disisi lain, Al-Ghazalijuga menawarkan 

sepuluh sifat yang harus dimiliki oleh anak didik untuk mempersiapkan dalam menuntut 

ilmu sehingga dapat bermanfaat dan cita-citanya tercapai. Adapun sifat kesepuluh 

tersebut sebagai berikut: 

1. Proses pembelajaran hendaknya diarahkan sebagai bentuk ibadah dan upaya 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. 

2. Selama proses pembelajaran, peserta didik hendaknya berusaha menghindari 

keterikatan yang berlebihan dengan urusan duniawi. 

3. Penting bagi peserta didik untuk menunjukkan kerendahan hati dan tidak 

menganggap diri lebih berilmu daripada guru mereka. 

4. Peserta didik hendaknya menghindari mempelajari ilmu pengetahuan atau mazhab 

yang berpotensi memicu perdebatan. 

5. Dalam menuntut ilmu, peserta didik hendaknya menunjukkan antusiasme yang 

tinggi. 

6. Peserta didik diharapkan memilih materi yang sesuai dengan kemampuan masing-

masing. 

7. Sebelum melanjutkan ke materi berikutnya, penting untuk memahami materi 

sebelumnya secara menyeluruh agar memiliki landasan yang kuat. 

8. Sebelum mendalami suatu bidang ilmu, peserta didik perlu memahami nilai-nilai 

yang terkandung dalam bidang tersebut. 

9. Tujuan utama dari proses ini adalah untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT dan 

meningkatkan kesejahteraan mental. 

10. Siswa harus memahami secara menyeluruh tujuan yang ingin mereka capai melalui 

pembelajaran dan bagaimana tujuan tersebut berhubungan dengan tujuan akhir dari 

keseluruhan proses pembelajaran (Sef & Bakar, 2024). 

 

6. Metode pembelajaran Menurut Imam Al-Ghazali 

Menurut pandangan Al-Ghazali, pendidikan Islam yang dipengaruhi oleh Sufisme 

lebih menekankan pada proses penyucian jiwa melalui praktik ibadah dan upaya untuk 



 
 
 
 

   

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi 

84       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 
 
 

mendekatkan diri kepada Allah SWT. Beliau percaya bahwa pendidikan agama sejak dini 

dapat membimbing siswa lebih dekat kepada Sang Pencipta, menjadikan dasar-dasar 

agama sebagai prioritas utama dalam pendekatannya (Suriadi, 2022). 

Salah satu metode yang digunakannya dalam prinsip-prinsip agama adalah 

pembelajaran bertahap, dimulai dengan pemahaman dan hafalan, kemudian benar-benar 

mempercayai dan menerima ajaran tersebut. Untuk memperkuat pemahaman ini, Al-

Ghazali juga menggunakan bukti argumentative. Lebih lanjut, beliau mengharuskan para 

pendidik untuk menjadi teladan bagi siswa mereka. Para pendidik harus memberikan 

contoh konkret, dan pada gilirannya, siswa dapat belajar dari contoh-contoh tersebut . 

Al-Ghazali bahkan mengutip ayat Al-Quran, Surah Al-Ahzab (33:21), yang 

menyatakan, "Sesungguhnya pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagi 

kamu..." Metode teladan ini tetap sangat relevan di era globalisasi saat ini, di mana 

tantangan moral semakin kompleks dan kemerosotan nilai-nilai etika merupakan masalah 

utama dalam pendidikan modern. Secara psikologis, anak-anak cenderung meniru 

perilaku baik atau buruk dari tokoh yang mereka hormati, seperti guru atau pendidik, 

sehingga kehadiran teladan sangat penting dalam kehidupan mereka. 

Dalam praktiknya, penerapan metode teladan melibatkan paparan langsung 

terhadap karakter, perilaku, cara berpikir, dan aspek lainnya. Meskipun pesan dapat 

disampaikan secara verbal, siswa sering kesulitan memahaminya jika pendidik tidak 

memberikan contoh konkret. Hal ini membuat proses pendidikan lebih efektif dan mudah 

dipahami. 

Selain itu, Al-Ghazali juga memperkenalkan metode dialog dalam penyajian 

materi. Ia sendiri sering terlibat dalam dialog dengan para ilmuwan pada masa Nizamul 

Mulk, yang pada akhirnya membawanya meraih kemenangan berkat kedalaman 

intelektual dan kefasihan argumentasinya. Metode ini mendorong siswa untuk berpikir 

aktif dengan mengajukan pertanyaan saat guru menyampaikan materi. Menurut Al-

Ghazali, dialog membantu mengembangkan keterampilan berpikir dan keterampilan 

pemecahan masalah sosial. Dengan cara ini, siswa dapat dengan bebas mengungkapkan 

pendapat mereka, bukan untuk merendahkan orang lain, tetapi untuk mendapatkan 

pemahaman yang lebih dalam tentang berbagai persepsi terhadap masalah tersebut (Sef 

& Bakar, 2024). 

KESIMPULAN 

Kajian ini menunjukkan bahwa pandangan Imam Al-Ghazali tentang pendidikan Islam 

berfokus pada penyempurnaan manusia melalui pengembangan ilmu pengetahuan, akhlak, 

dan kedekatan dengan Tuhan. Dalam hal ini, ilmu pengetahuan dianggap sebagai alat utama 

untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat, sehingga proses pembelajaran tidak hanya 

melibatkan aspek intelektual tetapi juga dimensi spiritual. Menurutnya, pendidikan ideal harus 

berlandaskan Al-Qur'an dan Hadits, dengan tujuan membentuk individu yang berpengetahuan 

luas, berakhlak mulia, dan bermanfaat bagi masyarakat sekitar. Al-Ghazali juga menyoroti 

beberapa elemen penting pendidikan Islam, seperti keikhlasan dan peran teladan dari para 

pendidik, niat tulus siswa dalam menuntut ilmu, kurikulum yang disesuaikan dengan tahap 

perkembangan anak, dan lingkungan sosial yang positif untuk menumbuhkan karakter. Semua 

komponen ini saling mendukung dalam mencapai tujuan pendidikan yang mencakup 

kehidupan dunia dan akhirat. 



  
 

 

Temuan penelitian ini juga mengungkap relevansi gagasan Al-Ghazali di era 

kontemporer, terbukti dengan maraknya lembaga pendidikan yang memasukkan nilai-nilai 

Islam ke dalam kurikulum dan kegiatan sehari-hari, seperti salat dhuha, mengaji, dan salat 

berjamaah. Dengan demikian, pendidikan Islam, sebagaimana dicita-citakan Al-Ghazali, 

membutuhkan kolaborasi antara ilmu pengetahuan, etika, dan praktik keagamaan untuk 

menghasilkan peserta didik yang unggul secara intelektual dan memiliki karakter Islami yang 

kuat. 

Untuk mengoptimalkan implementasi konsep pendidikan Islam sebagaimana digagas 

Imam Al-Ghazali, diperlukan komitmen penuh dari seluruh pihak yang terlibat dalam dunia 

pendidikan. Proses pembelajaran hendaknya tidak hanya terbatas pada penyampaian materi, 

tetapi juga harus menjadi wadah pembinaan akhlak dan penguatan spiritualitas peserta didik. 

Oleh karena itu, lembaga pendidikan perlu memperkuat budaya keagamaan melalui kegiatan-

kegiatan rutin dan bermakna, agar nilai-nilai Islam tidak hanya sekadar masuk dalam 

kurikulum, tetapi benar-benar tertanam sebagai bagian dari karakter seluruh warga sekolah. 

Lebih lanjut, pendidik harus senantiasa meningkatkan kompetensi dan menjadi teladan 

yang baik, mengingat menurut Al-Ghazali, keberhasilan pendidikan sangat bergantung pada 

integritas pribadi guru. Peserta didik juga perlu dibimbing untuk memiliki niat yang tulus 

untuk menuntut ilmu, menghormati guru, dan menjaga akhlaknya agar ilmu yang diperoleh 

benar-benar bermanfaat. Kurikulum juga harus dirancang dengan keseimbangan dan 

adaptabilitas terhadap tahap perkembangan peserta didik, dengan tetap berlandaskan Al-

Qur'an dan Hadits sebagai landasan utama. Yang tak kalah pentingnya adalah menjaga 

lingkungan sosial siswa—baik di sekolah, di rumah, maupun di masyarakat luas—agar 

perkembangan karakter mereka terus mengarah ke arah yang positif. Dengan menerapkan 

langkah-langkah ini secara konsisten, diharapkan nilai-nilai pendidikan Islam dapat terwujud 

secara optimal, sehingga dapat melahirkan generasi yang tidak hanya berilmu, tetapi juga 

berakhlak mulia dan bertanggung jawab. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Aziz, A. Z. (2011). Ekonomi Sufistik Model Al-Ghazali Telaah Analitik Pemikiran 

Al-Ghazali tentang Moneter dan Bisnis. 

Amalia, E. (2005). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam: dari masa klasik hingga 

kontemporer. Pustaka Asatruss. 

Asyikin, N., Wahyuni, W., & Rafelia, W. (2024). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-

Ghazali: Mengembangkan Kearifan Spritual Dalam Proses Pembelajaran. Journal of 

Management Education Social Sciences Information and Religion, 1(2), 227–234. 

Basori, B., Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gusnita, W. (2025). Konsep Pemikiran 

Pendidikan Islam Imam Al-Ghazali. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2), 

135–155. 

Dahlan, A. A. (1996). Ensiklopedi hukum islam. (No Title). 

Djumransjah, D., & Amrullah, A. M. K. (2007). Pendidikan Islam: Menggali tradisi, 

mengukuhkan eksistensi. UIN-Maliki Press. 



 
 
 
 

   

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi 

86       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 
 
 

Faizin, M., Rohmah, D. F., & Irwansyah, M. (2020). Analisis Hasil Pemikiran Pendidikan 

Karakter Perspektif Imam Al-Ghazali Abad 21. Jurnal Pendidikan Indonesia, 9(2), 

96–106. 

Firdasari, A. A. R., & Bakar, M. Y. A. (2025). Pendidikan Islam perspektif Al-Ghazali: 

Integrasi Nilai-Nilai Spiritual dan Akhlak Dalam Pembelajaran. PUTIH: Jurnal 

Pengetahuan Tentang Ilmu Dan Hikmah, 10(1), 73–92. 

Hadi, N. (2015). Kontribusi al-Qur’an terhadap Perkembangan Bahasa Arab. El-Furqania: 

Jurnal Ushuluddin Dan Ilmu-Ilmu Keislaman, 1(01), 120–137. 

Hasan, I. (2010). Relevansi pemikiran pendidikan al-ghazali di tengah idiologi pendidikan 

dewasa ini. Islamadina, 9(01), 42169. 

Karim, A. A. (2016). Sejarah pemikiran ekonomi Islam. 

Madjidi, B. (1997). Konsep kependidikan para filosof muslim. Yogyakarta: Al-Amin. 

Maftuhah, L. H. (2025). Perspekif Al Ghazali Tentang Pendidikan Bahasa Arab Dan 

Relevansinya di Era Globalisasi. Taqdir, 11(1), 1–13. 

Nafi, M. (2017). Pendidik dalam Konsepsi Imam Al-Ghazali. Deepublish. 

Nata, A. (2001). Perspektif Islam tentang pola hubungan guru-murid: Studi pemikiran 

tasawuf Al-Ghazali. Rajagrafindo Persada (Rajawali Pers). 

Nurdin, M. (2004). Kiat menjadi guru profesional. Yogyakarta: Prismasophie, 150. 

Putra, A. A. (2016). Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 1(1), 41–54. 

Sef, W., & Bakar, M. Y. A. (2024). Relevansi pendidikan perspektif Al-Ghazali terhadap 

paradigma pendidikan Islam di Indonesia. Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu 

Pengetahuan, 21(1), 93–107. 

Sekarningrum, R., Rohma, A. M., & Bakar, M. Y. A. (2024). Menelusuri Jejak Kurikulum 

Pendidikan Imam Ghazali: Integrasi Ilmu Keislaman dalam Fiqih, Hadis, dan Bahasa 

Arab. Journal Sains Student Research, 2(6), 357–368. 

Setiawan, E. (2017). Konsep pendidikan akhlak anak perspektif Imam Al Ghazali. Jurnal 

Kependidikan, 5(1), 43–54. 

Soleh, A. K. (2009). Skeptisme al-Ghazali. UIN-Maliki Press. 

Suban, A. (2020). Konsep Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali. Idaarah, 4(1), 87–99. 

Suriadi, S. (2022). Pemikiran Pendidikan Perpektif Al-ghazali. Kreatif: Jurnal Pemikiran 

Pendidikan Agama Islam, 20(1), 12–23. 

 

  

  


