KAMPUS AKADEMIK PUBLISHER

Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa

Vol.4, No.1 Februari 2026

e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 74-86
DOI: https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.1824

OPEN aACCESS

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan
Bahasa Arab di Era Globalisasi

Alamsyah Ramdhan Fadila
UIN Sunan Ampel Surabaya
Ahmad Azhar Alauddin
UIN Sunan Ampel Surabaya

Rizqgi Ahnaf Fadillah
UIN Sunan Ampel Surabaya

M. Yunus Abu Bakar
UIN Sunan Ampel Surabaya
Alamat: JI. Ahmad Yani No. 117, Jemur Wonosari, Kec. Wonocolo, Surabaya, Jawa Timur
60237

Korespondensi penulis:syah22245@gmail.com

Abstract.

Al-Ghazali, as one of the important figures in the Islamic intellectual treasury, emphasized the need for
integration between science, ethics, and spirituality in the educational process. This study aims to examine the
basic principles of Al-Ghazali's educational philosophy through a library study approach, with data collected
from books, scientific articles, and other relevant documents. The results of the study indicate that Al-Ghazali
places the heart as the center of education, because the essence of human beings does not rest on physical
aspects, but on the quality of the heart that is the core of humanity. This theocentric view makes the formation
of noble morals the main orientation of education. In addition, the effectiveness of the teacher's role is
determined by a number of interrelated factors, including the character of the educator, educational goals,
students, curriculum, environment, materials, and learning methods.

Keywords: Islamic Education, The Role of Education, Al-Ghazali.

Abstrak.

Al-Ghazali, sebagai salah satu tokoh penting dalam khazanah intelektual Islam, menekankan perlunya integrasi
antara ilmu pengetahuan, etika, dan spiritualitas dalam proses pendidikan. Penelitian ini bertujuan untuk
mengkaji prinsip-prinsip dasar filsafat pendidikan Al-Ghazali melalui pendekatan studi kepustakaan, dengan
data yang dikumpulkan dari buku-buku, artikel ilmiah, dan dokumen-dokumen relevan lainnya. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Al-Ghazali menempatkan hati sebagai pusat pendidikan, karena hakikat manusia tidak
bertumpu pada aspek fisik, melainkan pada kualitas hati yang menjadi inti kemanusiaan. Pandangan teosentris
ini menjadikan pembentukan akhlak mulia sebagai orientasi utama pendidikan. Selain itu, efektivitas peran guru
ditentukan oleh sejumlah faktor yang saling terkait, meliputi karakter pendidik, tujuan pendidikan, peserta didik,
kurikulum, lingkungan, materi, dan metode pembelajaran.

Kata kunci: Pendidikan Islam, Peran Pendidikan, Al-Ghazali.

Received Desember , 2025; Revised Desember, 2025; Accepted Februari , 2026
*Corresponding author, syah22245@gmail.com



mailto:syah22245@gmail.com
mailto:syah22245@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan memegang peranan krusial dalam kehidupan manusia saat ini, terutama di
era globalisasi yang ditandai dengan perubahan yang cepat dan kompleks. Perubahan ini
mencakup nilai-nilai dan struktur yang erat kaitannya dengan eksistensi manusia. Oleh karena
itu, pendidikan dapat dianggap sebagai kebutuhan dasar yang harus dipenuhi sepanjang hayat.
Tanpa pendidikan, mustahil manusia dapat bertahan dan berkembang seiring waktu (Nurdin,
2004).

Sejalan dengan perkembangan global, modernisasi dan kemajuan ilmu pengetahuan
terus melaju pesat. Akhir-akhir ini, kita sering menyaksikan generasi Muslim yang kurang
mengenal tokoh-tokoh Islam yang berpengaruh di dunia pendidikan. Mereka terkadang
meremehkannya dengan berkata, "Di mana tokoh-tokoh Islam itu?" Hal ini terjadi karena
mereka belum sepenuhnya memahami berbagai tokoh Islam yang telah berhasil membentuk
generasi hebat, setara dengan tokoh-tokoh pendidikan non-Muslim. Tokoh-tokoh inilah yang
telah melahirkan generasi yang berbudi luhur, disiplin, bermartabat, dan bermanfaat bagi
agama, bangsa, dan negara.

Meskipun Indonesia bukan negara dengan sistem pemerintahan Islam, dan hukum-
hukum dasar negara tidak sepenuhnya bersumber dari Al-Qur'an dan Hadits, nilai-nilai Islam
tetap kuat dan mengakar dalam masyarakat. Hal ini dikarenakan mayoritas penduduk
Indonesia beragama Islam, sehingga pendidikan Islam memengaruhi tujuan dan sistem
pendidikan nasional. Menurut Djumransjah dan Abdul Malik Karim Amrullah, mengutip
Imam al-Ghazali, tujuan pendidikan Islam adalah mencapai kesempurnaan manusia, yang
tujuan akhirnya adalah kedekatan dengan Tuhan, dan kebahagiaan di dunia dan akhirat
(Djumransjah & Amrullah, 2007).

Sementara itu, Muhammad Athiyah al-Abrasyi, pakar pendidikan asal Mesir,
menyatakan bahwa tujuan inti pendidikan Islam adalah mengembangkan akhlak mulia sebagai
prioritas utama. Ulama dan cendekiawan Muslim lainnya dengan tekun berupaya
menanamkan nilai-nilai luhur ini dalam jiwa peserta didik. Tujuannya adalah untuk membina
mereka dalam menegakkan akhlak mulia, menjauhi segala perilaku tercela, dan berpikir
holistik—baik rohani maupun jasmani—serta memanfaatkan waktu mereka untuk mendalami
ilmu duniawi dan agama tanpa terlalu berfokus pada keuntungan materi (Djumransjah &
Amrullah, 2007).

Lebih lanjut, Abuddin Nata mendefinisikan pendidikan Islam sebagai proses
pengembangan pribadi secara holistik, meliputi akal dan hati, jiwa dan raga, akhlak dan
keterampilan (Nata, 2001).

Tujuan ini selaras dengan pendidikan nasional, yang juga bertujuan untuk
mengembangkan individu seutuhnya dalam aspek jasmani, rohani, intelektual, dan spiritual.
Karena tujuan pendidikan ini begitu kompleks, peserta didik tidak hanya membutuhkan
tambahan pengetahuan intelektual, tetapi juga nilai-nilai moral yang krusial bagi kehidupan
sehari-hari. Oleh karena itu, peran guru sebagai pendidik sangat vital—selain menyampaikan
ilmu pengetahuan, mereka juga harus menjadi teladan bagi peserta didik. Teladan ini
diharapkan tercermin dalam perilaku peserta didik di masyarakat.

Namun, jika kita menilik kondisi pendidikan saat ini, hasilnya cukup memprihatinkan:
banyak lulusan yang terlibat korupsi, mudah bertengkar, dan terobsesi dengan uang.



Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi

Menyadari peran krusial pendidikan Islam dalam membangun karakter peserta didik, saya
tertarik untuk mengkaji pendidikan Islam, khususnya dari perspektif al-Ghazali. Imam al-
Ghazali, selain dikenal sebagai ulama, memiliki pandangan pendidikan yang cukup
komprehensif. Beliau tidak hanya berfokus pada nilai-nilai Islam, tetapi juga menekankan
profesionalisme dalam bidang keilmuan. Menurutnya, peserta didik tidak boleh membabi buta
menaati gurunya dalam segala situasi, kecuali jika instruksi guru tersebut tidak bertentangan
dengan ajaran Allah. Sebaliknya, al-Ghazali menuntut agar guru bersikap profesional dan
menjauhi hal-hal yang dilarang Allah, karena mereka adalah teladan bagi murid-muridnya
(Putra, 2016).

Al-Ghazali adalah salah satu tokoh Muslim dengan pemikiran yang luas dan mendalam,
termasuk di bidang pendidikan. Pada hakikatnya, beliau meyakini bahwa upaya pendidikan
menekankan beberapa aspek penting yang terintegrasi dalam pendekatan holistik. Konsep ini
bersumber dari ajaran dan tradisi Islam, yang menjunjung tinggi prinsip pengembangan
pribadi seutuhnya.

Dengan memahami dan menerapkan nilai-nilai pendidikan Imam al-Ghazali, saya
berharap pendidikan masa kini dapat menjadi lebih bermakna. Pendidikan tidak hanya
berorientasi pada aspek materi, tetapi juga mempertimbangkan aspek akhirat. Berdasarkan
pemahaman ini, ilmu apa pun yang dipelajari selama tidak bertentangan dengan Islam dapat
meningkatkan kualitas diri peserta didik. Hal ini diharapkan dapat mentransformasi Indonesia
menjadi bangsa yang maju, bebas dari korupsi dan konflik, karena masyarakatnya meyakini
bahwa segala amal perbuatan di dunia akan dipertanggungjawabkan di akhirat.

Berdasarkan uraian di atas secara keseluruhan, penelitian ini bertujuan untuk memahami
konsep pendidikan agama Islam menurut Imam al-Ghazali. Tujuan khususnya adalah: (1)
Memahami pandangan al-Ghazali tentang ilmu pengetahuan; dan (2) Mengetahui pandangan
al-Ghazali tentang konsep pendidikan menurut Islam.

KAJIAN TEORI

Imam Al-Ghazali (1058-1111 M), dikenal sebagai salah satu pemikir Islam yang
paling berpengaruh. Beliau memandang pendidikan bukan hanya sebagai transfer
pengetahuan, tetapi sebagai proses komprehensif yang menyatukan aspek intelektual, moral,
dan spiritual. Tujuannya adalah untuk membentuk manusia yang sempurna, yang akan
semakin dekat dengan Allah SWT dan mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat. Hal ini
dicapai melalui penyucian jiwa dan pengembangan akhlak mulia.

Dalam pelaksanaannya, penting untuk menjaga keseimbangan antara pengetahuan yang wajib
bagi individu (fardhu ain, seperti ajaran agama) dan pengetahuan yang bermanfaat bagi
masyarakat (fardhu kifayah, yang berkaitan dengan kehidupan duniawi). Beliau percaya
bahwa guru harus menjadi teladan yang penuh empati, ketulusan, dan integritas. Mereka
menggunakan pendekatan bertahap—dari hafalan hingga pemahaman, dan akhirnya mencapai
keyakinan—serta metode dialogis dan perilaku teladan (uswatun hasanah) untuk
membimbing siswa. Para siswa diharapkan memiliki kerendahan hati, antusiasme, dan
kesadaran bahwa mengejar ilmu adalah suatu bentuk ibadah.

Pemikiran Al-Ghazali tetap sangat relevan dengan pendidikan modern, termasuk pengajaran
bahasa Arab. Melalui integrasi pengetahuan dan praktik, ia mendorong pengembangan
manusia yang sempurna—individu yang tidak hanya cerdas secara linguistik tetapi juga

76 | JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



memiliki akhlak yang tinggi. Ini bisa menjadi solusi bagi krisis etika yang melanda dunia
modern.

METODE

Penelitian ini menggunakan motode kualitatif yang menggunakan pendekatan
deskriptif dan berfokus dalam menemukan aliran-aliran filsafat pendidikan Islam dalam
berbagai literatur. Penelitian ini menyajikan seluruh sumber literatur terkini dengan
menggunakan metode library research atau analisis kepustakaan untuk mengetahui
pengaruh filsafat pendidikan Islam dan implikasinya terhadap perkembangan pendidikan
Islam di era kontemporer. literarur yang digunakan sebagai referensi meliputi buku-buku
dan artikel- artikel dari jurnal ilmiah yang dipilih guna mendapatkan landasan teori
dan menuliskan hasil pembahasan yang benar dan relevan, sehingga memudahkan
penulis dalam melengkapi teks dari sumber yang tepat.

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Biografi Imam Al Ghazali

Imam Al-Ghazali, yang bernama lengkap Abu Hamid Muhammad bin
Muhammad bin Muhammad al-Tusi al-Ghazali, lahir di Tus—sekarang dekat Masyhad
di Khurasan—pada tahun 450 H atau 1058 M. Ayahnya, seorang penenun wol, sangat
berharap putranya akan tumbuh dalam suasana Islam yang kuat (Soleh, 2009). Sebelum
wafat, ayahnya menitipkan Al-Ghazali dan adik laki-lakinya kepada seorang sahabat Sufi,
sambil membiayai hidup mereka. Namun, sahabat Sufi tersebut hidup dalam kemiskinan,
sehingga ketika biaya hidupnya habis, ia menyekolahkan mereka di salah satu pesantren
yang didirikan oleh Nizam al-Mulk, yang menyediakan biaya asrama dan hidup bagi para
santri (Setiawan, 2017).

Al-Ghazali wafat di Tabristan, Provinsi Tus, pada tanggal 11 Jumadil Akhir 505
H, yang bertepatan dengan tanggal 1 Desember 1111 M. Sejak kecil, ia belajar fikih
kepada Ahmad bin Muhammad al-Radzakani, kemudian pergi ke Jurjan untuk belajar
kepada Imam Abu Nushr al-Ismaili. Setelah itu, ia melanjutkan ke Naisabur dan belajar
di bawah bimbingan Abu al-Ma'ali al-Juwaini (Imam al-Haramain) di Madrasah
Nizhamiyah, di mana ia belajar fikih, ushul fikih, etika, dan tasawuf kepada Abu Ali al-
Faramadi. Berkat kecerdasannya yang luar biasa dan kemampuan berdebatnya yang
tajam, al-Juwaini memberinya julukan "bahrun mughrig" atau "lautan yang dalam dan
tenggelam™.(Konsep pendidikan akhlak anak perspektif Imam Al Ghazali (Setiawan,
2017).

Sejak muda, Imam al-Ghazali menunjukkan minat yang besar terhadap dunia
sains. Pendidikan agamanya dimulai di kota Thus, tempat ia mempelajari fikih Syafi'i dan
tauhid Asy'ari di bawah bimbingan seorang guru bernama Ahmad bin Muhammad az-
Zarkani at-Thusi. Pengalaman ini menjadi titik awal yang penting dalam perkembangan
intelektual dan spiritualnya, (Isa, 2001). Setelah itu, ia pindah ke Jurjan untuk
mempelajari dasar-dasar ushul fikih, sebelum melanjutkan perjalanan ilmiahnya ke
Naysabur. Di sana, ia belajar dengan al-Haramain Abu al-Ma'ali al-Juwaini hingga
gurunya wafat pada tahun 478 H/1085 M (Karim, 2016).



78

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi

Setelah al-Juwaini pergi, Imam al-Ghazali berangkat ke Mu'askar untuk bertemu
dengan Perdana Menteri Nidzam al-Mulk. Di sinilah bakatnya mulai muncul, menarik
perhatian perdana menteri, yang membawanya diangkat menjadi guru di Madrasah an-
Nizhamiyyah pada tahun 484 H/1091 M. Selama masa jabatannya sebagai guru besar di
sana, ia tidak hanya tekun mengajar berbagai mata pelajaran, tetapi juga mendalami
filsafat Yunani, termasuk pemikiran al-Farabi, Ibnu Sina, Ibnu Maskawaih, dan Ikhwan
as-Syafa' (Amalia, 2005).

Namun, setelah kurang lebih empat tahun mengajar, kecemasan mulai
menghantuinya. la mulai meragukan ilmu yang telah dipelajari dan diajarkannya, bahkan
karya-karyanya sendiri (Amalia, 2005). Akibat kebingungan ini, ia memilih untuk
meninggalkan jabatannya di Madrasah an-Nizhamiyyah dan memulai perjalanan mencari
kebenaran hakiki, berkelana dari satu wilayah ke wilayah lain. Pada tahun 488 H (1095
M), beliau tiba di Damaskus, tempat beliau menjalani uzlah, riyadhah, dan mujahadah.
Di sana pula, beliau menguraikan hasil integrasi berbagai disiplin ilmu setelah perjalanan
panjangnya ke dalam kitab lhya' Ulumuddin, yang merupakan buah dari hikmah,
inspirasi, dan wahyu yang beliau peroleh. Setelah itu, beliau pergi ke Mekah untuk
menunaikan ibadah haji. Sekembalinya dari tanah suci, Imam al-Ghazali kembali ke
kampung halamannya, dan melanjutkan kehidupannya dalam kesendirian (Abdul Aziz,
2011).

Sebagai seorang ilmuwan dan penulis yang produktif, karya-karya Imam al-
Ghazali telah menarik perhatian luas, baik di kalangan Muslim maupun non-Muslim. Para
pemikir Barat Abad Pertengahan seperti Raymond Martin, Thomas Aquinas, dan Pascal,
misalnya, sangat dipengaruhi oleh gagasan-gagasannya. Sebagai pemikir Islam
terkemuka, beliau menghasilkan beragam tulisan yang merespons langsung isu-isu
krusial pada masanya. Karya-karyanya mencerminkan perkembangan ilmu pengetahuan
pada masa itu (Dahlan, 1996).

Imam al-Ghazali dikenal sebagai penulis yang sangat produktif, dengan karya-
karyanya diperkirakan berjumlah lebih dari 300. Namun, hanya sekitar 50 buku yang
tersisa dan dapat diakses hingga saat ini.

Sebagian besar karyanya ditulis dalam bahasa Arab, meskipun beberapa ditulis
dalam bahasa Persia. Di Indonesia, beberapa kitab karya Imam Abu Hamid al-Ghazali
yang cukup populer dan sering diperbincangkan antara lain:

Magashid al-Falasifah, Tahafut al-Falasifah, Al-Igtishad fi al-I'tigad, Al-Mungidh
Min al-Dhalal, Magashid Asna fi Ma'ani Asmau al-Husna, Faysalu al-Tafrigah Baina al-
Islam wa al-Zindigah, Qistash al-Mustagim, Al-Mustazhiri, Hujjatu al-Hagq, Munfashil
Al-Khilaf fi Ushulu al-Diin,Al-Muntahal fi 'llm al-Diin, Al-Madhnun bi al-Ghair Ahlihi,
Mahkun Nadhar, Ara 'llm al-Diin, Arba'in fi Ushulu al-Diin, Iljam al-Awam dan 'llm al-
Kalam, Mi'yaru al-'llm, Al Intishar, Isbat Nadhar, Al-Basith, Al-Wasith, Al Wajiz,Al-
Khulashah al-Mukhtashar, Al-Mustasyfa fi lImi al-Ushul, Al-Mankhul, Syifakh al-Alil fi
Qiyas wa Ta'lil, Adz Dzariah ila Makarim al-Syariah, Yaqut al-Ta'wil fi Tafsir al-Tanzil,
Jawahir Al Quran, Ar-Risala al-Ladunniyyah, Bidayah al-Hidayah, Minhaj Al Abidin,
Mizan al-Amal, Kimiya as-Sa'adah, Misykah al-Anwar, Ihya Ulumi ad-Dein, Futuhu al-
‘Ulum, Muksyafatu al-Qulub, Al-Dar al-Fakhirat fi Kasyfi '‘Ulum al-Akherat, Al-Ainis fi
al-Wahdat, Al-Qurbat ila Allah Azza wa Jalla, Akhlaqg al-Abrar wa Najat min Asrar, Al-

. JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



Mabadi' wa Ghayah, Nasehat Al-Mulk, Tablis al-Iblis, Al-llmu Laduniyyah, Al-Risala
al-Qudsiyyah, Al-Ma'khadz, Al Amali, Al-Maarij al-Quds (Nafi, 2017).

. Pemikiran Pendidikan Menurut Imam Al-Ghazali

Menurut al-Ghazali, pendidikan Islam berfungsi sebagai sarana utama untuk
mencapai kesempurnaan intelektual manusia, yang memampukan individu menjadi
pewaris dunia yang bertanggung jawab sesuai dengan tujuan penciptaannya. Setiap
langkah dalam proses pendidikan ini berorientasi pada pencapaian keridhaan Allah SWT.
Beliau memandang pendidikan sebagai sumber kebahagiaan, baik dunia maupun akhirat,
berdasarkan hukum Islam yang kuat dan teguh (Firdasari & Bakar, 2025).

Al-Ghazali juga menekankan bahwa pendidikan bukan sekadar membentuk
kepribadian seseorang, tetapi juga berkontribusi pada pengembangan budaya dan cara
berpikir suatu masyarakat atau bangsa (Faizin et al., 2020). Konsep pendidikan
holistiknya mengintegrasikan seluruh aspek umat manusia secara menyeluruh, dengan
penekanan pada kehidupan akhirat sambil tetap menghargai pengetahuan duniawi yang
tidak bertentangan dengan ajaran Islam (Suban, 2020).

Melalui pemahaman ini, pengetahuan yang diperoleh dapat membantu individu
untuk berkembang sebagai individu, sekaligus mendorong perkembangan teknologi dan
inovasi di Indonesia, yang terus berkembang seiring perkembangan zaman dan teknologi.
Di sisi lain, manusia terdiri dari tubuh dan jiwa, di mana nafs (diri) seringkali
mendominasi, sehingga pendidikan harus berupaya menghilangkan kebiasaan buruk dan
menumbuhkan perilaku positif dengan kesadaran penuh. Al-Ghazali juga menekankan
bahwa ilmu pengetahuan harus mendorong manusia untuk berbuat baik, dan sangat
penting untuk menerapkannya dalam tindakan nyata agar ilmu pengetahuan dan
perbuatan baik dapat terhubung (Sef & Bakar, 2024).

Pemikiran awal Al-Ghazali tentang pendidikan menyoroti pentingnya pendekatan
holistik, yang mencakup dimensi intelektual, spiritual, dan moral. Baginya, pendidikan
bukan sekadar pengembangan kemampuan akademis, melainkan proses penyucian jiwa
dan pembentukan kepribadian, serta pembinaan etika dan moral yang kokoh. Al-Ghazali
menekankan keseimbangan antara ilmu pengetahuan dan amal, dengan pendidikan moral
sebagai fondasi utamanya. Moralitas, menurutnya, bukan sekadar perilaku atau
pengetahuan, melainkan kondisi batin yang inheren, yang terbentuk melalui kerja keras
dan kebiasaan berbuat baik (Asyikin et al., 2024).

Dalam karya-karyanya, Al-Ghazali juga mengkritik filsafat Yunani karena terlalu
menekankan rasionalitas tanpa mempertimbangkan nilai-nilai agama. la menekankan
bahwa hanya Tuhan yang kekal, sedangkan segala sesuatu adalah ciptaan-Nya. Oleh
karena itu, ilmu pengetahuan dan logika harus dibarengi dengan spiritualitas agar
kehidupan tidak kehilangan arah moralnya. Pandangan ini menunjukkan pentingnya
mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-nilai agama untuk menciptakan
masyarakat yang bermoral tinggi (Sekarningrum et al., 2024).

Oleh karena itu, pendidikan holistik yang beliau bayangkan tidak hanya
menghasilkan individu yang cerdas secara intelektual, tetapi juga mereka yang beriman,
bermoral, dan bertanggung jawab. Dengan demikian, mereka mampu menghadapi



80

Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi

tantangan zaman dengan keseimbangan spiritual dan moral yang kuat. Secara
keseluruhan, menurut Al-Ghazali, pendidikan adalah proses mendalam yang membentuk
pribadi seutuhnya, dengan fokus pada pengembangan karakter dan spiritual di samping
pengetahuan.

Implikasi Pemikiran Imam Al-Ghazali Terhadap Pendidikan Bahasa Arab Di Era
Kontemporer

Pemikiran pendidikan Islam telah berkembang pesat dari zaman klasik hingga saat
ini dan dapat diklasifikasikan ke dalam empat kelompok besar. Kelompok pertama
menekankan pengembangan sumber daya manusia secara holistik, dengan tokoh-tokoh
seperti Ibnu Khaldun dan Abdullah Nasih Ulwan yang mendorong pembentukan individu
yang lebih holistik. Kelompok kedua lebih berfokus pada aspek kepribadian, khususnya
melalui pendidikan moral dan tasawuf, yang diwakili oleh Al-Ghazali dan Akhmad Rifa'i,
yang menekankan pentingnya dimensi moral dan spiritual. Kelompok ketiga
mencerminkan pemikiran kontemporer yang fleksibel terhadap perkembangan zaman,
sebagaimana ditunjukkan oleh Muhammad Abduh dan Ahmad Dahlan, yang sering
mengadopsi filsafat dan logika modern untuk merevisi perspektif mereka tentang
pendidikan Islam. Terakhir, kelompok keempat bersifat fundamentalis, yang berpegang
teguh pada Al-Qur'an dan Sunnah, dengan tokoh-tokoh seperti Abu Al-A'la Al-Maududi
yang menuntut kepatuhan literal terhadap sumber-sumber agama utama (Hasan, 2010).

Secara khusus, pemikiran Al-Ghazali sangat bermanfaat bagi pendidikan bahasa
Arab saat ini, karena beliau menekankan pengembangan moral dan karakter yang dapat
diadaptasi dengan teknik pengajaran modern. Al-Ghazali dipengaruhi oleh perjalanan
intelektualnya dan tradisi keilmuan yang kaya, seperti iman, akhlak, dan tasawuf, yang
tercermin dalam karya-karya seperti Ihya' Ulumuddin dan Ayyuha al-Walad. Baginya,
pendidikan adalah cara untuk membasmi sifat-sifat negatif dan menumbuhkan sifat-sifat
positif, sehingga perilaku seseorang secara sadar berubah ke arah yang lebih baik. la juga
menekankan hubungan erat antara ilmu dan amal, di mana ilmu harus mendorong
perbuatan baik, bukan sekadar memberikan informasi yang tidak diamalkan (Madjidi,
1997).

Dalam praktiknya, menurut Al-Ghazali, pendidikan bersifat sufi dan bertujuan
untuk menciptakan insan kamil (manusia sempurna) manusia yang tidak hanya cerdas
secara intelektual tetapi juga memiliki akhlak yang luhur dan dekat dengan Tuhan. Ini
adalah proses transformasi yang mengubah kondisi buruk menjadi positif, dengan ilmu
sebagai katalisator perbuatan baik. Relevansinya dengan pendidikan bahasa Arab saat ini
sangat mendalam, karena era modern tidak hanya menuntut kemampuan akademis tetapi
juga karakter dan etika yang kuat pada siswa. Al-Ghazali mendorong para pendidik untuk
tidak hanya berfokus pada aspek kognitif, tetapi juga pada pembangunan kesejahteraan
moral dan spiritual siswa. Oleh karena itu, pendidikan harus dipandang secara holistik,
yang melibatkan ilmu pengetahuan, amal saleh, dan pembentukan karakter untuk
menghasilkan generasi yang cerdas dan berbudi luhur (Sekarningrum et al., 2024).

Dalam pandangannya, Al-Ghazali menekankan pentingnya menyeimbangkan
nilai-nilai agama dengan aspek kehidupan duniawi. Melalui karya-karya seperti lhya'
Ulumuddin dan Ayyuha al-Walad, beliau secara konsisten menekankan integrasi ilmu

. JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



pengetahuan dan amal saleh, serta pengembangan akhlak. Baginya, tujuan akhir
pendidikan adalah meraih kebaikan dan mendekatkan diri kepada Tuhan, bukan sekadar
mengejar kedudukan sosial atau kekayaan materi. Jika tujuan ini menyimpang, manusia
dapat mengalami kerugian besar dalam hidup (Hasan, 2010).

Lebih lanjut, Al-Ghazali mengkategorikan ilmu pengetahuan menjadi ilmu-ilmu
yang wajib dipelajari, seperti fardhu "ain (kewajiban), yang mencakup ilmu agama, dan
fardhu kifayah (kewajiban), yang mencakup ilmu duniawi seperti kedokteran atau
pertanian. la juga membedakan antara ilmu yang terpuji dan ilmu yang tercela, seperti
sthir dan ramalan, yang dianggap jahat. Dalam metode pendidikannya, Al-Ghazali
menggunakan pendekatan yang menekankan pendidikan akhlak melalui teladan yang
baik (uswatun khasanah), pembinaan rohani (riyadhah), dan kebiasaan beribadah
(mujahadah) untuk menumbuhkan akhlak yang positif.

Secara keseluruhan, pemikiran pendidikan Islam Al-Ghazali memiliki kedalaman
dan relevansi yang tinggi, khususnya bagi pendidikan bahasa Arab dan akhlak saat ini.
Penekanannya pada pembentukan akhlak, integrasi ilmu dengan praktik, dan pendekatan
holistik menjadikan pandangannya krusial untuk membangun generasi yang unggul
secara intelektual, bermoral, dan siap menghadapi dinamika zaman.

Pemikiran Al-Ghazali memiliki dampak signifikan yang tetap relevan dengan
pendidikan bahasa Arab saat ini. Beliau menempatkan bahasa Arab sebagai landasan
utama untuk memahami ilmu-ilmu agama, khususnya Al-Qur'an dan Hadits, sehingga
penguasaan bahasa ini krusial bagi pemahaman hukum Islam yang tepat. Di tengah
perkembangan modern, Al-Ghazali menjabarkan metode pembelajaran yang memadukan
aspek teoretis dan praktis, serta pendekatan spiritual yang mendalam. Dengan demikian,
proses pembelajaran bahasa Arab bukan sekadar aktivitas intelektual, melainkan juga
sarana pembentukan karakter dan akhlak siswa (Hadi, 2015).

Al-Ghazali meyakini bahwa pendidikan bahasa Arab harus mengintegrasikan
nilai-nilai moral dan tasawuf, sehingga pembelajaran bahasa tidak dapat dipisahkan dari
pengembangan kepribadian yang positif. Beliau menekankan keterkaitan antara ilmu
yang diperoleh dengan tindakan nyata, di mana ilmu tersebut harus diaplikasikan dalam
perilaku yang baik untuk menciptakan individu yang sempurna yaitu, seseorang yang
cerdas secara linguistik sekaligus bermoral.

Selain itu, Al-Ghazali merancang metode pendidikan karakter yang melibatkan
keteladanan, praktik spiritual, dan amal saleh. Pendekatan ini telah terbukti sangat
bermanfaat dalam mengatasi tantangan krisis moral saat ini, memungkinkan pendidikan
bahasa Arab untuk menangani aspek kognitif siswa serta dimensi emosional dan spiritual
mereka. Oleh karena itu, pendidikan bahasa Arab saat ini harus dirancang secara holistik,
menggabungkan keterampilan berbahasa, pengembangan etika, dan penguatan spiritual.
Hal ini tidak hanya akan menghasilkan keterampilan akademik yang solid tetapi juga
integritas moral yang kokoh, yang memungkinkan pembelajaran bahasa Arab berfungsi
sebagai proses pembentukan karakter yang mampu beradaptasi dengan perubahan zaman
(Maftuhah, 2025).

Menurut Al-Ghazali, pendidikan agama idealnya dimulai dari tahap menghafal
dan memahami ajaran-ajaran dasar. Setelah itu, barulah seseorang dibimbing menuju
keyakinan yang kuat, kemudian diperkuat lagi dengan penjelasan dan dalil-dalil yang



Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi

meneguhkan akidahnya. Dengan kata lain, metode pengajaran yang ditawarkan Al-
Ghazali tidak terikat pada aliran tertentu, tetapi merupakan model hasil pemikiran
mendalam yang bersumber dari ajaran Islam.

Al-Ghazali juga menekankan pentingnya mengenalkan pendidikan agama sejak
usia dini. Pada masa itu, anak memiliki kesiapan untuk menerima ajaran agama secara
sederhana, cukup dengan mempercayainya tanpa harus dituntut memahami dalil-dalil
yang rumit. Sementara dalam hal pendidikan akhlak, pengajaran perlu difokuskan pada
pembentukan karakter yang mulia. la menyatakan bahwa akhlak adalah sikap yang
tertanam kuat dalam jiwa, sehingga mendorong seseorang untuk melakukan kebaikan
dengan mudah dan tanpa banyak pertimbangan (Basori et al., 2025).

Kreteria Pendidik/Guru Menurut Imam Al-Ghazali

Pentingnya pendidikan untuk mencapai tujuan yang telah dipaparkan diatas, Al-
Ghazalijuga memberikan penjelasan mengenai kriteria untuk menjadi seorang pendidik
yang diperbolehkan dalam pendidikan sebagai berikut:

. Menurut Al-Ghazali, seorang guru harus memiliki empati dan kasih sayang yang

mendalam kepada murid-muridnya, bahkan menganggap tanggung jawabnya lebih besar
daripada tanggung jawab seorang ayah kepada anaknya.

. Pendidik yang ideal bertindak dengan tulus, tanpa mengharapkan imbalan apa pun dari

muridnya, sebagaimana Al-Ghazali percaya bahwa proses pendidikan seharusnya tidak
didasarkan pada mencari imbalan.

. Kejujuran dan integritas merupakan fondasi penting bagi seorang pendidik, yang harus

memberikan bimbingan yang dapat dipercaya dan jujur kepada murid-muridnya,
termasuk dengan tidak memberikan materi yang terlalu sulit sebelum pengetahuan awal
dikuasai, dan dengan menekankan bahwa tujuan belajar adalah untuk mendekatkan diri
kepada Tuhan, bukan hanya untuk mengejar prestasi atau jabatan.

. Dalam memberikan nasihat, pendidik perlu menggunakan pendekatan yang lembut, tanpa

kata-kata kasar saat mengajar murid-muridnya.

. Sikap berwawasan luas juga diperlukan, termasuk tidak mengkritik ilmu yang bukan

tanggung jawabnya di hadapan murid, dan menghindari kritik yang tidak pantas terhadap
sesama guru atau orang lain.

. Pendidik harus membina siswanya dengan membimbing mereka ke arah kegiatan yang

selaras dengan kemampuan, minat, dan bakat masing-masing.

. Sebagai pendidik, penting untuk menghargai pendapat dan kemampuan orang lain,

termasuk memahami dan menghargai potensi setiap siswa.

8. Seorang guru harus berani mengakui ketidaktahuannya tentang hal-hal yang berada di luar

82

lingkup keahliannya.

. Pendidik harus mampu menyampaikan argumen yang kuat, dan jika keliru, mereka harus

siap untuk kembali ke jalan yang benar (Royani et al., 2023).

. JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



Dalam pendidikan Islam, pendidik wajib menunjukkan etika baik karena siswa
menjadikannya teladan. Al-Ghazali dalam Thya’ Ulumuddin menegaskan bahwa yang
memiliki ilmu, beramal, dan mengajarkan ilmu adalah hamba mulia seperti matahari yang
memberikan cahaya bagi orang lain dan dirinya sendiri. Guru yang mengajar memikul
tanggung jawab besar, sehingga harus menjaga adab dan tugasnya dalam mengamalkan
ilmu (Sef & Bakar, 2024).

5. Kreteria Siswa/Murid Menurut Imam Al-Ghazali

Al-Ghazali mendefinisikan anak didik sebagai siapa saja yang belajar ilmu tanpa
hambatan usia, latar belakang, biaya, atau fisik, guna meningkatkan pemahaman, moral,
dan wawasan menuju kebaikan. Murid bertanggung jawab menjaga kemurnian jiwa,
bersedia bepergian jauh mencari ilmu, tidak sombong atas pengetahuan, menghormati
guru, serta memahami kedudukan ilmu agar ilmu meresap sebagai sarana mendekat
kepada Allah. la membagi manusia menjadi tiga kelompok dengan pendekatan berbeda:
kaum awam butuh nasihat sederhana, kaum pilihan memerlukan penjelasan hikmat
mendalam, dan kaum pendebat dihadapi dengan meruntuhkan argumen mereka. Sepuluh
sifat ideal anak didik difokuskan pada belajar sebagai ibadah ke Allah, hindari urusan
dunia berlebih, rendah hati pada guru, hindari ilmu perdebatan, semangat tinggi dengan
materi sesuai kemampuan, pahami dasar dan nilai ilmu terlebih dahulu, serta tujuannya
kesejahteraan mental terkait tujuan akhir belajar. Disisi lain, Al-Ghazalijuga menawarkan
sepuluh sifat yang harus dimiliki oleh anak didik untuk mempersiapkan dalam menuntut
ilmu sehingga dapat bermanfaat dan cita-citanya tercapai. Adapun sifat kesepuluh
tersebut sebagai berikut:

1. Proses pembelajaran hendaknya diarahkan sebagai bentuk ibadah dan upaya
mendekatkan diri kepada Allah SWT.

2. Selama proses pembelajaran, peserta didik hendaknya berusaha menghindari
keterikatan yang berlebihan dengan urusan duniawi.

3. Penting bagi peserta didik untuk menunjukkan kerendahan hati dan tidak
menganggap diri lebih berilmu daripada guru mereka.

4. Peserta didik hendaknya menghindari mempelajari ilmu pengetahuan atau mazhab
yang berpotensi memicu perdebatan.

5. Dalam menuntut ilmu, peserta didik hendaknya menunjukkan antusiasme yang
tinggi.

6. Peserta didik diharapkan memilih materi yang sesuai dengan kemampuan masing-
masing.

7. Sebelum melanjutkan ke materi berikutnya, penting untuk memahami materi
sebelumnya secara menyeluruh agar memiliki landasan yang kuat.

8. Sebelum mendalami suatu bidang ilmu, peserta didik perlu memahami nilai-nilai
yang terkandung dalam bidang tersebut.

9. Tujuan utama dari proses ini adalah untuk mendekatkan diri kepada Allah SWT dan
meningkatkan kesejahteraan mental.

10. Siswa harus memahami secara menyeluruh tujuan yang ingin mereka capai melalui
pembelajaran dan bagaimana tujuan tersebut berhubungan dengan tujuan akhir dari
keseluruhan proses pembelajaran (Sef & Bakar, 2024).

6. Metode pembelajaran Menurut Imam Al-Ghazali
Menurut pandangan Al-Ghazali, pendidikan Islam yang dipengaruhi oleh Sufisme
lebih menekankan pada proses penyucian jiwa melalui praktik ibadah dan upaya untuk



Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi

mendekatkan diri kepada Allah SWT. Beliau percaya bahwa pendidikan agama sejak dini
dapat membimbing siswa lebih dekat kepada Sang Pencipta, menjadikan dasar-dasar
agama sebagai prioritas utama dalam pendekatannya (Suriadi, 2022).

Salah satu metode yang digunakannya dalam prinsip-prinsip agama adalah
pembelajaran bertahap, dimulai dengan pemahaman dan hafalan, kemudian benar-benar
mempercayai dan menerima ajaran tersebut. Untuk memperkuat pemahaman ini, Al-
Ghazali juga menggunakan bukti argumentative. Lebih lanjut, beliau mengharuskan para
pendidik untuk menjadi teladan bagi siswa mereka. Para pendidik harus memberikan
contoh konkret, dan pada gilirannya, siswa dapat belajar dari contoh-contoh tersebut .

Al-Ghazali bahkan mengutip ayat Al-Quran, Surah Al-Ahzab (33:21), yang
menyatakan, "Sesungguhnya pada diri Rasulullah terdapat teladan yang baik bagi
kamu..." Metode teladan ini tetap sangat relevan di era globalisasi saat ini, di mana
tantangan moral semakin kompleks dan kemerosotan nilai-nilai etika merupakan masalah
utama dalam pendidikan modern. Secara psikologis, anak-anak cenderung meniru
perilaku baik atau buruk dari tokoh yang mereka hormati, seperti guru atau pendidik,
sehingga kehadiran teladan sangat penting dalam kehidupan mereka.

Dalam praktiknya, penerapan metode teladan melibatkan paparan langsung
terhadap karakter, perilaku, cara berpikir, dan aspek lainnya. Meskipun pesan dapat
disampaikan secara verbal, siswa sering kesulitan memahaminya jika pendidik tidak
memberikan contoh konkret. Hal ini membuat proses pendidikan lebih efektif dan mudah
dipahami.

Selain itu, Al-Ghazali juga memperkenalkan metode dialog dalam penyajian
materi. la sendiri sering terlibat dalam dialog dengan para ilmuwan pada masa Nizamul
Mulk, yang pada akhirnya membawanya meraih kemenangan berkat kedalaman
intelektual dan kefasihan argumentasinya. Metode ini mendorong siswa untuk berpikir
aktif dengan mengajukan pertanyaan saat guru menyampaikan materi. Menurut Al-
Ghazali, dialog membantu mengembangkan keterampilan berpikir dan keterampilan
pemecahan masalah sosial. Dengan cara ini, siswa dapat dengan bebas mengungkapkan
pendapat mereka, bukan untuk merendahkan orang lain, tetapi untuk mendapatkan
pemahaman yang lebih dalam tentang berbagai persepsi terhadap masalah tersebut (Sef
& Bakar, 2024).

KESIMPULAN

Kajian ini menunjukkan bahwa pandangan Imam Al-Ghazali tentang pendidikan Islam
berfokus pada penyempurnaan manusia melalui pengembangan ilmu pengetahuan, akhlak,
dan kedekatan dengan Tuhan. Dalam hal ini, ilmu pengetahuan dianggap sebagai alat utama
untuk mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat, sehingga proses pembelajaran tidak hanya
melibatkan aspek intelektual tetapi juga dimensi spiritual. Menurutnya, pendidikan ideal harus
berlandaskan Al-Qur'an dan Hadits, dengan tujuan membentuk individu yang berpengetahuan
luas, berakhlak mulia, dan bermanfaat bagi masyarakat sekitar. Al-Ghazali juga menyoroti
beberapa elemen penting pendidikan Islam, seperti keikhlasan dan peran teladan dari para
pendidik, niat tulus siswa dalam menuntut ilmu, kurikulum yang disesuaikan dengan tahap
perkembangan anak, dan lingkungan sosial yang positif untuk menumbuhkan karakter. Semua
komponen ini saling mendukung dalam mencapai tujuan pendidikan yang mencakup
kehidupan dunia dan akhirat.

84 | JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



Temuan penelitian ini juga mengungkap relevansi gagasan Al-Ghazali di era
kontemporer, terbukti dengan maraknya lembaga pendidikan yang memasukkan nilai-nilai
Islam ke dalam kurikulum dan kegiatan sehari-hari, seperti salat dhuha, mengaji, dan salat
berjamaah. Dengan demikian, pendidikan Islam, sebagaimana dicita-citakan Al-Ghazali,
membutuhkan kolaborasi antara ilmu pengetahuan, etika, dan praktik keagamaan untuk
menghasilkan peserta didik yang unggul secara intelektual dan memiliki karakter Islami yang
kuat.

Untuk mengoptimalkan implementasi konsep pendidikan Islam sebagaimana digagas
Imam Al-Ghazali, diperlukan komitmen penuh dari seluruh pihak yang terlibat dalam dunia
pendidikan. Proses pembelajaran hendaknya tidak hanya terbatas pada penyampaian materi,
tetapi juga harus menjadi wadah pembinaan akhlak dan penguatan spiritualitas peserta didik.
Oleh karena itu, lembaga pendidikan perlu memperkuat budaya keagamaan melalui kegiatan-
kegiatan rutin dan bermakna, agar nilai-nilai Islam tidak hanya sekadar masuk dalam
kurikulum, tetapi benar-benar tertanam sebagai bagian dari karakter seluruh warga sekolah.

Lebih lanjut, pendidik harus senantiasa meningkatkan kompetensi dan menjadi teladan
yang baik, mengingat menurut Al-Ghazali, keberhasilan pendidikan sangat bergantung pada
integritas pribadi guru. Peserta didik juga perlu dibimbing untuk memiliki niat yang tulus
untuk menuntut ilmu, menghormati guru, dan menjaga akhlaknya agar ilmu yang diperoleh
benar-benar bermanfaat. Kurikulum juga harus dirancang dengan keseimbangan dan
adaptabilitas terhadap tahap perkembangan peserta didik, dengan tetap berlandaskan Al-
Quran dan Hadits sebagai landasan utama. Yang tak kalah pentingnya adalah menjaga
lingkungan sosial siswa—»baik di sekolah, di rumah, maupun di masyarakat luas—agar
perkembangan karakter mereka terus mengarah ke arah yang positif. Dengan menerapkan
langkah-langkah ini secara konsisten, diharapkan nilai-nilai pendidikan Islam dapat terwujud
secara optimal, sehingga dapat melahirkan generasi yang tidak hanya berilmu, tetapi juga
berakhlak mulia dan bertanggung jawab.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Aziz, A. Z. (2011). Ekonomi Sufistik Model Al-Ghazali Telaah Analitik Pemikiran
Al-Ghazali tentang Moneter dan Bisnis.

Amalia, E. (2005). Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam: dari masa klasik hingga
kontemporer. Pustaka Asatruss.

Asyikin, N., Wahyuni, W., & Rafelia, W. (2024). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-
Ghazali: Mengembangkan Kearifan Spritual Dalam Proses Pembelajaran. Journal of
Management Education Social Sciences Information and Religion, 1(2), 227-234.

Basori, B., Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gusnita, W. (2025). Konsep Pemikiran
Pendidikan Islam Imam Al-Ghazali. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2),
135-155.

Dahlan, A. A. (1996). Ensiklopedi hukum islam. (No Title).

Djumransjah, D., & Amrullah, A. M. K. (2007). Pendidikan Islam: Menggali tradisi,
mengukuhkan eksistensi. UIN-Maliki Press.



Kontribusi Pemikiran Al-Ghazali dalam Pengembangan Pendidikan Bahasa Arab di Era Globalisasi

Faizin, M., Rohmah, D. F., & Irwansyah, M. (2020). Analisis Hasil Pemikiran Pendidikan
Karakter Perspektif Imam Al-Ghazali Abad 21. Jurnal Pendidikan Indonesia, 9(2),
96-106.

Firdasari, A. A. R., & Bakar, M. Y. A. (2025). Pendidikan Islam perspektif Al-Ghazali:
Integrasi Nilai-Nilai Spiritual dan Akhlak Dalam Pembelajaran. PUTIH: Jurnal
Pengetahuan Tentang llmu Dan Hikmah, 10(1), 73-92.

Hadi, N. (2015). Kontribusi al-Qur’an terhadap Perkembangan Bahasa Arab. El-Furgania:
Jurnal Ushuluddin Dan lImu-llmu Keislaman, 1(01), 120-137.

Hasan, I. (2010). Relevansi pemikiran pendidikan al-ghazali di tengah idiologi pendidikan
dewasa ini. Islamadina, 9(01), 42169.

Karim, A. A. (2016). Sejarah pemikiran ekonomi Islam.
Madjidi, B. (1997). Konsep kependidikan para filosof muslim. Yogyakarta: Al-Amin.

Maftuhah, L. H. (2025). Perspekif Al Ghazali Tentang Pendidikan Bahasa Arab Dan
Relevansinya di Era Globalisasi. Taqdir, 11(1), 1-13.

Nafi, M. (2017). Pendidik dalam Konsepsi Imam Al-Ghazali. Deepublish.

Nata, A. (2001). Perspektif Islam tentang pola hubungan guru-murid: Studi pemikiran
tasawuf Al-Ghazali. Rajagrafindo Persada (Rajawali Pers).

Nurdin, M. (2004). Kiat menjadi guru profesional. Yogyakarta: Prismasophie, 150.

Putra, A. A. (2016). Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali. Jurnal
Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 1(1), 41-54.

Sef, W., & Bakar, M. Y. A. (2024). Relevansi pendidikan perspektif Al-Ghazali terhadap
paradigma pendidikan Islam di Indonesia. Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan IImu
Pengetahuan, 21(1), 93-107.

Sekarningrum, R., Rohma, A. M., & Bakar, M. Y. A. (2024). Menelusuri Jejak Kurikulum
Pendidikan Imam Ghazali: Integrasi lImu Keislaman dalam Figih, Hadis, dan Bahasa
Arab. Journal Sains Student Research, 2(6), 357-368.

Setiawan, E. (2017). Konsep pendidikan akhlak anak perspektif Imam Al Ghazali. Jurnal
Kependidikan, 5(1), 43-54.

Soleh, A. K. (2009). Skeptisme al-Ghazali. UIN-Maliki Press.
Suban, A. (2020). Konsep Pendidikan Islam Perspektif Al-Ghazali. Idaarah, 4(1), 87-99.

Suriadi, S. (2022). Pemikiran Pendidikan Perpektif Al-ghazali. Kreatif: Jurnal Pemikiran
Pendidikan Agama Islam, 20(1), 12-23.

86 | JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



