
  
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING     
Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa 
Vol.4, No.1 Februari 2026    
e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 08-21 

DOI: https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.1837 

 Received november 30, 2025; Revised Desember  13, 2025; Desember Februari 01, 2026 
* Nur Halimatus Sa’Diyah, hsadiyah472@gmail.com 

 

Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran Tokoh 
Pendidikan Islam Nasional 

 
Dian Fatmawati 

 UIN Sunan Ampel Surabaya 
 Nur Halimatus Sa’Diyah  
UIN Sunan Ampel Surabaya 

M. Havis Ghozali 
UIN Sunan Ampel Surabaya 

M. Yunus Abu Bakar 
UIN Sunan Ampel Surabaya 

Alamat: Jl. Ahmad Yani No. 117, Jemur Wonosari, Kec. Wonocolo, Surabaya, Jawa Timur 
60237 

Korespondensi penulis:hsadiyah472@gmail.com 
 

Abstract Islamic education in Indonesia is built on a strong philosophical foundation from scholars such 
as KH. M. Hasyim Asy’ari (who emphasized morals, ethics, and spiritual role models), KH. Ahmad Dahlan 
(who rationally integrated religious and general knowledge), and KH. Imam Zarkasyi (who promoted an 
integral education system through modern Islamic boarding schools). This study, using a descriptive 
qualitative approach, shows that all three agree that education is a means of developing the whole person 
and provides inspiration for the renewal of contemporary Islamic education based on monotheism, 
morality, and intellectual progress. 

Keywords: islamic education, educational figures, educational reform. 
 
Abstrak Pendidikan Islam di Indonesia dibangun di atas fondasi filosofis yang kuat dari para ulama seperti 
KH. M. Hasyim Asy’ari (yang menekankan moral, etika, dan teladan spiritual), KH. Ahmad Dahlan (yang 
secara rasional mengintegrasikan ilmu agama dan umum), dan KH. Imam Zarkasyi (yang menggalakkan 
sistem pendidikan integral melalui pesantren modern). Penelitian ini, dengan pendekatan kualitatif 
deskriptif, menunjukkan bahwa ketiganya sepakat bahwa pendidikan adalah sarana pembentukan manusia 
seutuhnya dan memberikan inspirasi bagi pembaruan pendidikan islam kontemporer yang berbasis pada 
tauhid, akhlak, dan kemajuan intelektual. 
 
Kata kunci: pendidikan islam, tokoh pendidikan, pembaruan pendidikan. 
 

LATAR BELAKANG 
Pendidikan merupakan salah satu aspek fundamental dalam pembangunan 

peradaban manusia. Dalam perspektif islam, pendidikan tidak hanya berorientasi pada 
penguasaan ilmu pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan akhlak, spiritualitas, dan 
kepribadian yang utuh. Filsafat pendidikan islam berperan penting dalam memberikan 
dasar pemikiran, arah, dan tujuan pendidikan yang berlandaskan pada nilai-nilai tauhid, 
keadilan, dan kemanusiaan. Melalui filsafat pendidikan inilah, sistem pendidikan islam 
diharapkan mampu melahirkan generasi insan kamil manusia yang beriman, berilmu, dan 
berakhlak mulia. 

 Di Indonesia, perkembangan filsafat pendidikan islam tidak dapat dilepaskan dari 
peran para tokoh ulama’ dan pembaharu yang memiliki pandangan dan pendekatan khas 
terhadap dunia pendidikan. Di antara tokoh-tokoh tersebut, KH. M. Hasyim Asy’ari, KH. 
Ahmad Dahlan, dan KH. Imam Zarkasyi menempati posisi yang sangat penting dalam 
sejarah pendidikan islam di tanah air. Ketiganya tidak hanya membangun lembaga 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 
 

 
 
9              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 

pendidikan, tetapi juga menanamkan fondasi filosofis yang kuat bagi arah dan karakter 
pendidikan islam Indonesia. KH. M. Hasyim Asy’ari, melalui pesantren Tebuireng, 
menekankan pentingnya pendidikan adab dan akhlak sebagai inti dari proses 
pembelajaran. KH. Ahmad Dahlan, pendiri Muhammadiyah, membawa semangat 
pembaruan dengan mengintegrasikan ilmu agama dan ilmu umum serta menyesuaikan 
metode pendidikan dengan perkembangan zaman. Sementara itu, KH. Imam Zarkasyi 
dari Pondok Modern Gontor menegaskan pentingnya pendidikan integral yang 
menyeimbangkan aspek intelektual, moral, dan keterampilan hidup. Pemikiran ketiga 
tokoh tersebut merepresentasikan dinamika antara tradisionalisme dan modernism dalam 
filsafat pendidikan islam di Indonesia. Di satu sisi, mereka berupaya mempertahankan 
nilai-nilai keislaman klasik yang bersumber dari Al-Qur’an dan Hadits. Di sisi lain, 
mereka membuka ruang bagi inovasi dan rasionalitas dalam sistem pendidikan. Oleh 
karena itu, mengkaji pemikiran filsafat pendidikan islam dari ketiga tokoh ini menjadi 
penting untuk memahami bagaimana pendidikan islam dapat terus berkembang secara 
relevan di tengah tantangan zaman modern. 

Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memperkaya khazanah 
keilmuan tentang filsafat pendidikan islam serta menjadi inspirasi bagi pengembangan 
sistem pendidikan islam yang berkarakter, kontekstual, dan berorientasi pada 
pembentukan manusia seutuhnya.  

 

KAJIAN TEORITIS 

Pendidikan islam berbasis nilai tauhid menekankan bahwa seluruh proses 
pendidikan harus berporos pada peng-Esaan Allah sebagai landasan berpikir, bersikap, 
dan bertindak. Tauhid menjadi prinsip utama yang mengintegrasikan aspek spiritual, 
moral, intelektual, dan sosial peserta didik sehingga pendidikan tidak hanya 
menghasilkan individu yang cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kesadaran 
ketuhanan yang kuat. Dalam kerangka ini, pendidikan dipandang sebagai proses 
penyempurnaan manusia (tazkiyah al-nafs) melalui internalisasi nilai-nilai ilahiah yang 
bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah. 

Dalam pemikiran tokoh pendidikan islam nasional seperti KH. M. Hasyim Asy’ari, 
KH. Ahmad Dahlan, dan KH. Imam Zarkasyi, nilai tauhid menjadi fondasi utama dalam 
merancang tujuan, metode, dan sistem pendidikan. KH. M. Hasyim Asy’ari menekankan 
adab sebagai manifestasi tauhid dalam kehidupan sehari-hari. KH. Ahmad Dahlan 
menegaskan pentingnya amal sosial sebagai wujud pengabdian kepada Allah, sementara 
KH. Imam Zarkasyi menanamkan keseimbangan antara akal, akhlak, dan keterampilan 
sebagai bentuk keharmonisan tauhid dalam diri manusia. Dengan demikian, pemiiran 
ketiga tokoh ini menunjukkan bahwa pendidikan berbasis tauhid mampu membentuk 
pribadi muslim yang beriman, berkarakter, dan siap menjawab tantangan zaman. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 
pustaka (library research). Data diperoleh dari berbagai sumber tertulis seperti artikel 
ilmiah, jurnal, karya tokoh, dan dokumen historis yang berkaitan dengan pemikiran KH. 
M. Hasyim Asy’ari, KH. Ahmad Dahlan, dan KH. Imam Zarkasyi mengenai filsafat 
pendidikan islam. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui proses identifikasi, 
seleksi, dan analisis isi terhadap literatur yang relevan. Analisis data menggunakan 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 

 
 
10              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 
 

pendekatan analisis isi untuk memahami, menafsirkan, dan membandingkan gagasan-
gagasan pendidikan dari ketiga tokoh tersebut. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
 
1. Hakikat Filsafat Pendidikan Islam 
a. Pengertian Filsafat 

Kita sering menekankan peran penting filsafat, baik sebagai disiplin ilmu maupun 
dalam penerapannya, seperti filsafat agama, filsafat Pancasila, dan filsafat pendidikan. 
Namun, memberikan definisi yang jelas terutama yang abstrak untuk cabang-cabang 
filsafat ini sangatlah sulit. Kata "filsafat" sendiri sangat terkait dengan segala sesuatu yang 
dapat dipikirkan manusia, menjadikannya tak terbatas, karena mencakup dua dimensi 
utama: proses berpikir itu sendiri dan hasil dari proses tersebut.Filsafat dalam arti pertama 
adalah jalan yang ditempuh untuk memecahkan masalah. Sedangkan, pada pengertian 
kedua, merupakan kesimpulan yang diperoleh dari hasil pemecahan atau pembahasan 
masalah. Manusia dalam hidup dan kehidupannya tidak pernah sepi dan terus melekat 
dengan masalah, baik sebagai individu dalam keluarga, masyarakat, dan negara maupun 
dalam masalah ekonomi, politik, sosial, pendidikan, dan lain sebagainya. Di samping itu, 
filsafat mempunyai konotasi dalam segala hal yang bersifat teoretis, transcendental, 
abstrak, dan lain sebagainya.(Anwar, 2015) 

Seiring dengan perkembangan, evolusi, dan transformasi pikiran manusia, konsep 
filsafat juga mengalami perubahan dan perluasan makna, mendominasi berbagai aspek 
kehidupan manusia. Hal ini pada akhirnya memengaruhi pandangan hidup suatu bangsa 
dan menjadi norma yang dianut oleh negara. Jadi, apa sebenarnya filsafat itu? 
Berdasarkan asal-usulnya, filsafat pada hakikatnya berarti menggunakan akal budi atau 
berpikir secara rasional. Namun, perlu ditegaskan bahwa tidak semua aktivitas berpikir 
dapat disebut filsafat. Kita dapat melihat orang berpikir dalam rutinitas sehari-hari, seperti 
saat memilih makanan atau merencanakan perjalanan.(Fadli, 2021) 
b. Pengertian Filsafat Pendidikan Islam 

Filsafat pendidikan Islam terdiri dari tiga komponen utama: filsafat, pendidikan, 
dan Islam. Untuk lebih memahami konsep ini, kita harus mulai dengan menelusuri makna 
setiap kata dan kemudian mengkaji bagaimana ketiganya terintegrasi. Kata "pendidikan" 
sendiri berasal dari akar kata "didik", yang berarti mengolah. Dengan penambahan awalan 
"pen-" dan akhiran "-an", kata ini menunjukkan hakikat atau proses pembinaan, pelatihan, 
atau bahkan pengajaran dan pendidikan secara langsung. Dengan demikian, pendidikan 
dapat dipahami sebagai serangkaian upaya pengembangan, pelatihan, dan pengajaran 
yang bertujuan untuk meningkatkan kecerdasan dan keterampilan manusia. 

Dalam konteks terminologis, pendidikan mengacu pada proses pembinaan, 
pembentukan, pengarahan, pencerahan, dan pelatihan yang ditujukan kepada semua 
peserta didik, baik melalui jalur formal maupun informal. Tujuannya adalah untuk 
menciptakan individu yang cerdas, berkepribadian kuat, serta memiliki keterampilan dan 
kemampuan khusus yang berguna bagi kehidupan bermasyarakat.(Nasution, 2022) 

Filsafat pendidikan dapat dipahami sebagai penerapan prinsip-prinsip filsafat untuk 
menganalisis, merencanakan, dan mengarahkan kegiatan pendidikan. Hal ini menjadi 
landasan utama dalam menetapkan berbagai aspek, mulai dari tujuan pembelajaran dan 
pendekatan metodologis hingga pengembangan kurikulum, hingga dinamika interaksi 
antara pendidik dan peserta didik. Dalam perspektif Islam, pendidikan bertujuan untuk 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 
 

 
 
11              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 

mengembangkan individu yang tidak hanya menjadi hamba Allah yang taat, tetapi juga 
memiliki akhlak mulia, kecerdasan intelektual, pengetahuan yang luas, dan kemampuan 
untuk berkontribusi aktif bagi masyarakat. Tiga konsep fundamental yang mendasari 
pendidikan Islam: 
1. At-Tarbiyah, yang mengacu pada proses bertahap pelatihan dan pengembangan 

potensi manusia. 
2. At-Ta'lim, yang mencakup transfer ilmu pengetahuan kepada orang lain. 
3. At-Ta'dib, yang berkaitan dengan pembentukan karakter dan perilaku santun serta 

bijaksana.(Zahra et al., 2024) 
Pendidikan Islam di Indonesia menghadapi sejumlah tantangan kompleks, 

termasuk kesulitan merumuskan tujuan pendidikan yang selaras dengan kebutuhan 
masyarakat, isu-isu terkait kualitas guru, dan isu-isu seputar kurikulum. Kurikulum 
pendidikan itu sendiri bersifat dinamis, sehingga membutuhkan adaptasi berkelanjutan 
terhadap perkembangan terkini agar tetap relevan. Di tingkat nasional, kurikulum 
dikembangkan oleh tim ahli yang berbasis di pusat, yang melakukan refleksi mendalam 
untuk merancang kebijakan yang sistematis dan terstruktur. Tim ini terdiri dari berbagai 
spesialis, seperti pakar pendidikan, psikolog, dan pakar di bidang lainnya. Mereka 
bertugas mengembangkan kurikulum universal yang akan diterapkan di semua sekolah, 
yang dikenal sebagai kurikulum nasional resmi atau formal. Proses pengembangan dan 
revisi kurikulum ini dilakukan dengan pendekatan yang terfokus dan sistematis, 
berdasarkan visi dan tujuan yang jelas, untuk merumuskan tujuan pendidikan di tingkat 
makro. Tujuan-tujuan ini didasarkan pada landasan filosofis, sehingga berfungsi sebagai 
pedoman utama dalam mengembangkan instrumen pembelajaran, seperti Rencana 
Pelaksanaan Pembelajaran (RPP), yang digunakan dalam proses pengajaran untuk 
mencapai hasil pendidikan yang diinginkan.(Ihsan et al., 2025) 

Oleh karena itu, filsafat pendidikan Islam menjadi landasan krusial bagi 
pelaksanaan pendidikan, karena berhasil mengintegrasikan prinsip-prinsip Islam dengan 
tuntutan pembangunan manusia yang holistik. Lebih dari sekadar diskusi teoretis, filsafat 
ini berfungsi sebagai kerangka kerja utama untuk mengatasi berbagai permasalahan 
pendidikan dan mengarahkan sistem pendidikan agar selaras dengan nilai-nilai moral dan 
spiritual Islam. Dalam perspektif ini, pendidikan dipandang sebagai proses yang 
bertujuan membentuk kecerdasan, karakter, dan kepribadian peserta didik melalui 
integrasi pengetahuan umum dengan ajaran agama.(Rusman, 2020) 
2. Perspektif Sumber Daya Manusia dalam Filsafat Pendidikan Islam 

Kata "filsafat" sendiri berasal dari istilah Yunani kuno philosophia, yang secara 
harfiah berarti "cinta kebijaksanaan". Menurut Harold Titus, filsafat melibatkan beberapa 
aspek penting, seperti berpikir kritis dan rasional, proses berpikir logis, kumpulan 
masalah yang memerlukan analisis mendalam oleh para ahli, teori dasar tentang 
keberadaan manusia, dan sikap hidup yang diadopsi melalui pendekatan kritis. Pada 
hakikatnya, filsafat bertujuan untuk memahami dan merenungkan secara mendalam 
berbagai aspek kehidupan.(Agustina, 2019) 

Filsafat pendidikan, salah satu cabang filsafat, berfokus pada kajian mendalam 
tentang hakikat, tujuan, dan pendekatan pendidikan. John Dewey, misalnya, 
menggambarkannya sebagai teori umum yang menjadi landasan bagi pemikiran 
pendidikan secara keseluruhan, sementara B. Othanel Smith memandangnya lebih 
sebagai bagian dari filsafat terapan. Lebih luas lagi, filsafat sendiri melibatkan kajian 
berbagai bidang seperti estetika, logika, epistemologi, politik, bahasa, pemikiran, dan 
metafisika. Filsafat pendidikan memainkan peran krusial dalam memberikan arahan bagi 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 

 
 
12              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 
 

peningkatan mutu sistem pendidikan dengan menjelaskan nilai-nilai yang terkandung di 
dalamnya, peran masing-masing guru dan siswa, serta bagaimana lingkungan sosial 
budaya memengaruhi proses-proses tersebut. Lebih lanjut, filsafat pendidikan juga 
mengkaji metode pengajaran yang efektif dan implikasinya bagi perkembangan individu 
maupun dinamika masyarakat yang lebih luas. (Nurpina et al., 2025) 

Pendidikan Islam pada hakikatnya adalah suatu proses yang bertujuan untuk 
membina aspek jasmani dan rohani manusia sesuai dengan ajaran Islam. Marimba, dalam 
pandangannya, menekankan bahwa pendidikan ini diarahkan untuk membentuk 
kepribadian inti yang selaras dengan prinsip-prinsip agama, didukung oleh tiga elemen 
utama: pengembangan potensi jasmani dan rohani yang harmonis, fondasi dalam ajaran 
Islam, dan fokus pada pembangunan karakter Muslim yang kuat. Di sisi lain, filsafat 
pendidikan Islam berusaha untuk mengeksplorasi prinsip-prinsip dasar pendidikan 
melalui lensa filsafat Islam, untuk secara komprehensif memengaruhi pertumbuhan 
manusia Muslim dan merancang metode pendidikan yang benar-benar mencerminkan 
nilai-nilai Islam. Secara lebih luas, filsafat itu sendiri dapat dibagi menjadi dua kategori: 
pertama, dalam arti luas, yang mencakup berbagai bentuk pengetahuan rasional; kedua, 
dalam arti yang lebih spesifik, yang berkaitan dengan masalah ketuhanan atau apa yang 
disebut filsafat tinggi. (Ya’kub et al., 2023) 

Filsafat pendidikan secara keseluruhan memainkan peran krusial dalam 
memberikan jawaban atas berbagai pertanyaan mendasar yang muncul di dunia 
pendidikan, sekaligus berfungsi sebagai kerangka nilai yang membentuk identitas unik 
bidang ini. Namun, filsafat pendidikan Islam, yang berakar kuat pada ajaran Islam, jelas 
berbeda dari pendekatan filsafat pendidikan yang lebih liberal. (Setiabudi et al., 2024) 

Salah satu tujuan utama pendidikan Islam adalah meningkatkan taraf hidup manusia 
secara menyeluruh. Oleh karena itu, analisis filosofis yang mendalam dan akurat serta 
solusi praktis diperlukan untuk memastikan pendidikan ini dapat mencapai peningkatan 
yang bermakna. Dalam konteks ini, filsafat pendidikan Islam berfungsi sebagai fondasi 
utama penerapannya, sekaligus instrumen untuk mengkaji dan memperkuat sistem 
pendidikan yang ada, serta untuk memantapkan dan mengembangkan konsep-konsep 
dasar. (Mustadi Mustadi & Qomaruddin Qomaruddin, 2023) 

Dalam kajian filsafat pendidikan Islam, kita menemukan pemikiran-pemikiran 
filosofis dari berbagai mazhab Islam yang berkaitan erat dengan dunia pendidikan, 
termasuk dampaknya terhadap pertumbuhan pribadi. Lebih lanjut, filsafat ini 
memanfaatkan kerangka filsafat Islam untuk menjawab berbagai tantangan dalam 
pendidikan dan memberikan panduan praktis bagi implementasi pendidikan Islam. Pada 
akhirnya, filsafat pendidikan Islam bertujuan untuk membentuk pribadi seutuhnya—baik 
jasmani maupun rohani—dengan berpegang teguh pada prinsip-prinsip Islam, sehingga 
menghasilkan individu-individu yang berakhlak mulia. (Mulyani et al., 2024) 

Menurut Al-Syaibany, filsafat pendidikan Islam perlu dikembangkan melalui kajian 
mendalam terhadap pengalaman pendidikan yang ada. Ia menekankan bahwa filsafat ini 
harus tetap sejalan dengan semangat Islam, berkaitan erat dengan realitas sosial dan 
budaya masyarakat, serta memenuhi kriteria ilmiah yang berlaku universal. Selain itu, 
filsafat ini harus disaring secara cermat untuk menghindari nilai-nilai yang saling 
bertentangan. (Hidayat & Rizal, 2021) 

Dalam konteks tarbiyah, filsafat memegang peran penting dalam merumuskan 
konsep dasar pendidikan Islam. Filsafat pendidikan Islam membimbing manusia untuk 
mencapai keseimbangan antara aspek spiritual, moral, dan intelektual. Ia mengajarkan 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 
 

 
 
13              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 

nilai inti seperti tauhid, akhlak, dan syariah sebagai panduan hidup. Tujuan pendidikan 
Islam adalah membentuk individu yang unggul secara intelektual dan kuat secara spiritual 
sehingga mampu menjalankan kehidupan berdasarkan ajaran Islam. 

Filsafat pendidikan Islam juga mengintegrasikan nilai agama dengan kehidupan 
sosial yang kompleks, sehingga menghasilkan pribadi yang seimbang antara tuntutan 
agama dan modernitas. Selain menekankan keilmuan, filsafat pendidikan Islam 
menegaskan pentingnya sumber autentik seperti Al-Qur’an dan Hadis serta 
penggabungan ilmu modern dengan etika Islam.  

Sebagai bidang kajian, filsafat pendidikan Islam memberikan kontribusi penting 
bagi pengembangan pendidikan Islam melalui analisis rasional dan mendasar terhadap 
berbagai persoalan. Ia membantu memahami manusia sebagai subjek utama pendidikan, 
serta memperhatikan kekuatan spiritual manusia: individualisme, sosialisme, dan 
moralisme. 

Pertanyaan mendasar tentang kegunaan ilmu juga berlaku untuk filsafat pendidikan 
Islam. Seperti filsafat pendidikan umum, ia memberikan dasar bagi penyusunan sistem 
pendidikan yang memperhatikan intelektual, moral, dan spiritual. Knight menyebut 
empat manfaat utama filsafat pendidikan: 
1) memberi pemahaman terhadap persoalan mendasar pendidikan 
2) memudahkan evaluasi solusi pendidikan 
3) membantu merumuskan tujuan hidup dan pendidikan 
4) memberi arah dalam membangun pandangan yang konsisten serta merancang 

program pendidikan yang relevan secara global. 

Dengan demikian, filsafat pendidikan berperan penting dalam memperkuat 
kemampuan pendidik memahami, mengevaluasi, serta mengarahkan proses pendidikan 
dalam menghadapi tantangan zaman. (Nur & Jannah, 2024) 

3. Penerapan Filsafat Pendidikan Islam dalam Pengembangan SDM 
Dalam praktiknya, nilai-nilai Islam harus diintegrasikan secara mendalam dalam 

kurikulum. Setiap materi dirancang untuk mencerminkan ajaran agama sekaligus 
menumbuhkan karakter Islami pada peserta didik. Dengan demikian, pendidikan tidak 
hanya mengajarkan ilmu pengetahuan, tetapi juga menanamkan nilai moral sesuai syariat. 

Peran pendidik menjadi sangat penting karena guru diharapkan menjadi contoh 
nyata dalam menerapkan nilai Islam sehari-hari. Etika dan moralitas menjadi aspek utama 
dalam pembentukan karakter peserta didik. Pendidikan Islam terus berupaya membina 
siswa agar berperilaku baik, menghormati sesama, dan bertanggung jawab. (Nur & 
Jannah, 2024) 

Berikut penerapan nilai-nilai filsafat pendidikan Islam untuk meningkatkan 
kompetensi dan integritas SDM: 
1) Menanamkan Pemahaman tentang Hakikat Manusia 

Filsafat pendidikan Islam menegaskan bahwa manusia memiliki potensi jasmani 
dan ruhani yang harus dikembangkan secara seimbang. 

Implementasi: 
Lembaga pendidikan dapat menanamkan kesadaran bahwa setiap siswa memikul 

tanggung jawab duniawi dan ukhrawi. 
2) Penyucian Jiwa (Tazkiyah al-Nafs) 

Penyucian jiwa merupakan fondasi penting dalam filsafat pendidikan Islam, sejalan 
dengan konsep esensialisme yang bertujuan membentuk pribadi bahagia dunia dan 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 

 
 
14              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 
 

akhirat. 
Implementasi: 
Program mentoring, kajian rutin, atau aktivitas spiritual lainnya dapat membantu 

siswa menjaga keseimbangan batin. 
3) Pembentukan Akhlak Mulia 

Akhlak mulia seperti kejujuran, disiplin, empati, dan tanggung jawab merupakan 
tujuan utama pendidikan Islam. 

Implementasi: 
Guru harus menjadi teladan dalam bersikap dan berperilaku. 

4) Mengembangkan Pemikiran Kritis dan Kreatif 

Selain aspek spiritual, filsafat pendidikan Islam menekankan pentingnya 
penggunaan akal untuk berpikir kritis dan inovatif. Mahmud Yunus juga menyoroti 
pentingnya kemampuan analitis. 

Implementasi: 
Problem-based learning dapat mendorong siswa menganalisis masalah secara 

mendalam. 
5) Pendidikan Berbasis Potensi Individu (Fitrah) 

Setiap individu memiliki potensi bawaan yang harus dikembangkan sesuai bakat 
dan minatnya. 

Implementasi: 
Sekolah dapat membuat program pemetaan bakat dan memberikan jalur 

pengembangan sesuai kemampuan siswa. 
6) Pendidikan sebagai Proses Seumur Hidup 

Islam menekankan pentingnya belajar sepanjang hayat, sebagaimana hadis 
“tuntutlah ilmu dari buaian hingga liang lahat”. 
7) Menjawab Tantangan Globalisasi dengan Nilai Islami 

Filsafat pendidikan Islam mampu mempersiapkan SDM menghadapi globalisasi 
tanpa kehilangan identitas keislaman. 

Implementasi: 
Kurikulum dapat mengintegrasikan keterampilan abad ke-21—seperti teknologi, 

komunikasi, dan kolaborasi—dengan nilai moral Islam (Nur & Jannah, 2024) 
 
Hakikat Filsafat Pendidikan Islam Menurut Tiga Tokoh Pendidikan Islam 
a) Menurut KH. M. Hasyim Asy’ari 

KH. M. Hasyim Asy’ari merupakan salah satu tokoh sentral dalam dunia 
pendidikan Islam di Indonesia yang memiliki pandangan filosofis mendalam tentang 
hakikat pendidikan. Dalam pemikirannya, pendidikan Islam tidak hanya berfungsi untuk 
mentransfer pengetahuan, tetapi juga sebagai proses pembentukan karakter dan 
spiritualitas agar manusia dapat mendekatkan diri kepada Allah SWT serta mencapai 
kebahagiaan dunia dan akhirat. Beliau menegaskan bahwa tujuan utama pendidikan 
adalah membentuk insan yang berilmu, beriman, dan berakhlak mulia. Pendidikan harus 
melatih manusia agar mampu menjalankan peran sebagai khalifah di muka bumi dengan 
dasar keimanan yang kuat, akal yang jernih, dan moral yang terpuji. Menurut Hasyim 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 
 

 
 
15              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 

Asy’ari, ilmu yang diperoleh peserta didik akan bernilai apabila diamalkan untuk 
kemaslahatan umat dan dilandasi niat ikhlas karena Allah. (Irsyadul et al., 2025) 

Dalam kitab Adab al-‘Alim wa al-Muta‘allim, Hasyim Asy’ari menjelaskan nilai-
nilai etis dan filosofis pendidikan yang menekankan hubungan harmonis antara guru, 
murid, dan Allah SWT. Guru dipandang sebagai figur sentral yang tidak hanya 
mentransfer ilmu, tetapi juga menjadi teladan moral dan spiritual bagi muridnya. 
Sedangkan murid dituntut untuk menghormati guru, menata niat belajar dengan ikhlas, 
serta menjaga adab dalam menuntut ilmu. Proses belajar dianggap sebagai bentuk ibadah 
dan jalan menuju ridha Allah.  

Dalam konteks sistem pendidikan, beliau menekankan pentingnya keseimbangan 
antara aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik. Kurikulum pendidikan ideal menurut 
Hasyim Asy’ari mencakup ilmu-ilmu agama seperti tafsir, hadis, fiqih, dan tasawuf, 
namun tetap membuka ruang bagi penguasaan ilmu umum selama tidak bertentangan 
dengan prinsip syariat. Metode yang digunakan di pesantren seperti sorogan, bandongan, 
dan wetonan dianggap efektif karena mengedepankan interaksi langsung antara guru dan 
murid.  

Pemikiran filsafat pendidikan beliau juga sangat relevan dengan perkembangan 
pendidikan modern, termasuk dalam konteks Kurikulum Merdeka. Nilai-nilai yang 
dikemukakan Hasyim Asy’ari seperti kebebasan berpikir yang bertanggung jawab, 
pembentukan karakter, serta pentingnya adab dan moralitas sejalan dengan tujuan 
kurikulum tersebut — yakni melahirkan generasi yang cerdas, kritis, mandiri, serta 
berkepribadian islami. 

Secara keseluruhan, filsafat pendidikan KH. Hasyim Asy’ari menegaskan bahwa 
pendidikan adalah upaya integral untuk membentuk manusia seutuhnya — berilmu, 
berakhlak, dan beriman — dengan menjadikan nilai-nilai Islam sebagai fondasi utama 
dalam setiap proses belajar mengajar. (Al-alimwaal-, 2020) 
b) Menurut KH. Ahmad Dahlan 

Pendidikan islam merupakan proses bimbingan jasmani dan rohani kepada peserta 
didik untuk membentuk kepribadian yang berakhlak mulia dan pengembangan potensi 
sesuai ajaran islam. Proses pendidikan dalam islam merupakan rangkaian usaha 
membimbing, mengarahkan potensi kemampuan-kemampuan yang mendasar, serta 
kemampuan belajar, sehingga terjadilah didalam kehidupan sebagai makhluk individu 
dan sosial sampai ketitik optimal. Proses tersebut senantiasa berada di dalam nilai-nilai 
islami, yang menuju peningkatan harkat dan martabat manusia sesuai dengan fitrah 
kejadiannya serta berakhlakul karimah. (Nur & Jannah, 2024) 

Menurut KH. Ahmad Dahlan, pendidikan islam hendaknya diarahkan pada usaha 
membentuk manusia muslim yang berbudi pekerti luhur, alim dalam agama, luas 
pandangan dan paham masalah ilmu keduniaan, serta bersedia berjuang untuk kemajuan 
masyarakatnya. Tujuan pendidikan tersebut merupakan pembaharuan dari tujuan 
pendidikan yang saling bertentangan pada saat itu yaitu pendidikan pesantren dan 
pendidikan sekokah model belanda. Disatu sisi pendidikan pesantren hanya bertujuan 
untuk menciptakan individu yang shalih dan mendalami ilmu agama. Sebaliknya, 
pendidikan sekolah model belanda. Merupakan pendidikan sekuler yang di dalamnya 
tidak di ajarkan agama sama sekali. Akibat dualisme pendidikan tersebut lahirlah dua 
kutub intelegensia: lulusan pesantren yang menguasai agama tetapi tidak menguasai ilmu 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 

 
 
16              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 
 

umum dan sekolah belanda yang mengusai ilmu umum tetapi tidak menguasai ilmu 
agama. Melihat ketimpangan tersebut KH. Ahmad Dahlan berpendapat bahwa tujuan 
pendidikan yang sempurna adalah melahirkan individu yang utuh menguasai ilmu agama 
dan umum, material dan spiritual serta dunia dan akhirat. Sebagai usaha untuk mencapai 
cita-cita tersebut KH. Ahmad Dahlan menemouh cara dengan mendirikan lembaga-
lembaga pendidikan tempat ilmu-ilmu sekuler dan agama. (Hanifa Nur Laili & Ainur 
Rofiq Sofa, 2024) 

Dalam upaya memperbarui materi pendidikan, KH. Ahmad Dahlan 
mengintegrasikan mata pelajaran umum dalam sistem pendidikan islam. Selain 
mengadopsi dan menyesuaikan sistem kurikulum belanda, sekolah-sekolah 
muhammadiyah juga memberikan pengajaran ilmu-ilmu agama. Meskipun materi 
pendidikan yang digagas KH. Ahmad Dahlan belum memiliki kurikulum yang 
sepenuhnya terstruktur, penyampaian materi dakwahnya disesuaikan dengan kondisi dan 
tingkat pemahaman masyarakat indonesia saat itu. Namun demikian, pengajaran beliau 
mencakup berbagai bahasan yang relevan dengan kebutuhan masyarakat pada masa itu, 
yang meliputi beberapa bidang berikut:  
a. Aqidah (keimanan) 

Pokok bahasan utama yang diajarkan kepada masyarakat berfokus pada tauhid, 
yakni keyakinan akan keesaan Allah dan mengikuti sunnah Nabi Muhammad SAW 
sebagai nabi terakhiryang di utus kepada umat manusia. 

KH. Ahmad Dahlan mengajak masyarakat untuk meninggalkan berbagai bentu 
kemusyrikan dan praktik-praktik TBC (Takhayul, Bid'ah, Khurafat) yang saat itu banyak 
di lakukan oleh masyarakat. Beliau berpendapat bahwa jika praktik tersebut terus 
berlanjut, hal itu akan berdampak negatif terhadap kemurnian ajaran islam di indonesia. 
Oleh karena itu, KH. Ahmad Dahlan berupaya membimbing masyarakat untuk perpegang 
pada ajaran islam yang murni dan sesuai dengan tuntunan yang sebenarnya. 
b. Ibadah (peribadatan) 

Manusia di wajibkan beribadah kepada allah, sang pencipta segala sesuatu, agar 
hidupnya menjadi lebih bermakna dan memperoleh ketenangan batin. Ibadah merupakan 
kewajiban dan kebutuhan setiap individu, sebagaimana dijelaskan dalam Q.S. Adz-
Dzariyat ayat 56, yang menyatakan bahwa tujuan penciptaan manusia adalah untuk 
beribadah kepada allah, tuhan semesta alam. Karena itu sebagai seorang pendakwah, KH. 
Ahmad Dahlan merasa memiliki tanggung jawab untuk mengajarkan masyarakat 
mengenai hal-hal yang berkaitan dengan ibadah. 
c. Akhlak (moral dan etika)  

KH. Ahmad Dahlan sangat memperhatikan masalah akhlak. Menurut beliau, akhlak 
seorang muslim harus tercermin dalam perilakunya, baik ketika sendirian maupun di 
hadapan orang lain, kerena manusia selalu di awasi oleh malaikat allah yang senantiasa 
dekat dengannya. Dengan demikian, difat ihsan akan tertanam dalam diri sesorang, 
merasa seakan-akan malihat allah, atau minimal menyadari bahwa allah selalu 
melihatnya. 
d. Muamalah (hubungan sosial dan ekonomi) 

Selain mengajarkan hal-hal yang berkaitan dengan kehidupan akhirat, KH. Ahmad 
Dahlan juga mengajarkan urusan dunia, khususnya dalam hal muamalah berdasarkan 
pengetahuan yang dimilikinya. Tujuannya adalah untuk menciptakan kehidupan manusia 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 
 

 
 
17              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 

yang makmur dan sejahtera di dunia, sebagaimana cita-cita baldatun thayyibatun wa 
rabbun ghafur yaitu negeri yang subur, makmur, adil dan aman. Oleh karena itu, 
pengajaran tentang muamalah sangat penting diberikan kepada umat islam di indonesia.  
e. Ilmu umum (general science) 

Sejalan dengan pemikiran reformisnya, KH. Ahmad Dahlan adalah seirang 
pendidik yang sangat menghargai dan menekankan pentingnya pendidikan intelektual. 
Beliau berpendapat bahwa akal adalah sumber pengetahuan, namun sering kali tidak 
mendapatkan perhatian yang layak, seperti benih yang terkubur dalam tanah. Karena itu, 
pendidikan harus memberikan bimbingan dan pengajaran yang tepat agar akal manusia 
dapat berkembang secara optimal.  

Menurut Kyai Haji Ahmad Dahlan, pendidikan islam merupakan usaha untuk 
meningkatkan kualitas hidup manusia, memberikan kebebasan berkreasi, memberikan 
moral yang baik, serta menumbuhkan tanggung jawab terhadap kebaikan diri, masyarakat 
dan kemanusiaan. Semua itu berlandaskan pada keyakinan tauhid. Artinya, pendidikan 
harus mampu menghidupkan akal, menumbuhkan cinta kepada sesama, serta 
membebaskan manusia dari berbagai bentuk penderitaan.(Al-alimwaal-, 2020) 
c) Menurut KH. Imam Zarkasayi 

Menurut KH. Imam Zarkasyi bahwa pendidikan merupakan bagian terpenting bagi 
kehidupan dan sekaligus sangat menjadu penentu bagi kemajuan umat islam. Untuk itu 
sejumlah upaya pembaruan sistem pendidikan menjadi salah satu syarat mutkal bagi 
kemajuan umat islam. KH. Imam Zarkasyi memiliki kontribusi yang berpengaruh pada 
sejarah pertumbuhan pondok esantren di indonesia. Kontribusinya merupakan 
konseptualisasi sekaligus aplikasi dari sistem pembelajaran model KMI (Kulliyatul 
Mu'allimin al-islamiyyah), yang memadukan sistem pembelajaran yang di 
implementasikan di empat institusi pembelajaranbereputasi di dunia. Empat institusi 
tersebut merupakan universitas Al-Azhar di mesir, pondok syanggit di mauritania, 
universitas muslim Aligarh, namun KH. Imam Zarkasyi sama sekali tidak melupakan 
konteks keindonesiaan yang menjadi ciri utama pondok pesantren yakni model sekolah 
normal islam di padang panjang yang di pimpin oleh Prof. H. Mahmud Yunus, almamater 
KH. Imam Zarkasyi, saat menempuh pendidikan di jenjang menengah. Model tersebut 
dipadukan dengan model pendidikan pndok pesantren, dimana proses 
pendidikannyaberlangsung tanpa henti, selama 24 jam dengan keseimbangan antara 
pembelajaran materi keagamaan dan umum untuk rentang waktu selama 6 tahun. 
Pembaharuan model pendidikan pesantren yang dilakukan oleh KH. Imam Zarkasyi 
adalah KMI dan IPD. dalam praktiknya, KMI merupakan sintesis eklektik dari system 
pembelajaran l pondok pesantren dan madrasah.  

Sistem pendidikan yang di terapkan di gontor adalah menganut sistem pendidikan 
klasikal yanh terpimpin secara terorganisir dalam bentuk penjejangan kelas dalam jangka 
waktu yang di tetapkan. Hal ini di tempuh oleh KH. Imam Zarkasyi dalam rangka 
menerapkan efisiensi dalam pengajaran, dengan harapan bahwa dengan biaya dan waktu 
yanh relative sedikit dapat menghasilkan produk yang besar dan bermutu. Disamping 
dengan menggunakan sistem klasikal sebagaimana disebutkan, KH. Imam Zarkasyi juga 
memperkenalkan kegiatan ekstrakulikuler. Dalam hal ini para santri memiliki kegiatan 
lain diluar jam pelajaran, seperti olahraga, kesenian, keterampilan, pidato dalam tiga 
bahasa (indonesia, arab dan inggris), pramuka dan organisasi pejalar. Semua ini di jadikan 
sebagai kegiatan ekstrakulikuler dalam wadah sistem pesantren yang diselenggarakan ole 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 

 
 
18              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 
 

santri sendiri. Dalam mengerjakan semua aktivitas itu, santri diharuskan tetaptinggal di 
pondok pesantren (boarding school). Sistem ini sengaja di terapkan, di samping tidak 
meninggalkan ciri khas pesantren, juga dengan sistem asrama diharapkan dapat menjadi 
wadah dimana asas dan tujuan pendidikannya dapat dibina dan dikembangkansecara lebih 
efisien dan efektif. Selanjutnya di tegaskan pula bahwa sekalipun adanya perpaduan 
antara sistem klasikal dan sistem asrama, tetapi tidak menghilangkan satu elemen penting 
dalam tradisi sistem pendidikan pesantren, yaitu pengajian kitab-kitab islam klasik, yang 
sering disebut dengan kitab kuning. KH. Imam Zarkasyi menganjurkan agar para santri 
memiliki, membaca dan memahami kitab-kitab yang dipakai di pesantren tradisional, 
seperti kitan fathul qarib, fathul mu'in, i'anatut thalibin dan lain-lain.  

Dalam hal ini metode pembelajaran KH. Imam Zarkasyi memberikan beberapa 
metode dan kaidah pengajaran kepada guru-guru dalam proses belajar mengajar dikelas, 
misalnya pelajaran harus dimulai dari yang mudah dan sederhana, tidak tergesa-gesa 
pindah ke pelajaran yang lain sebelum santri memahami betul pelajarannyang telah 
diberikan, proses pelajaran harus teratur dan sistematik, latihan-latihan diperbanyak 
setelah pelajaran selesai dan lain-lain ke semua kaidah tersebut bisa di praktikan oleh 
setiap guru dengan persyaratan guru harus memiliki dan menguasai berbagai metode 
dalam mengajar. (El-Yunusi, 2023) 

Pembelajaran bahasa asing, khususnya bahasa arab, sangat di prioritaskan. 
Penekanannya terketak pada penguasaan kosakata, sehingga para santri mampu 
berkomunikasi dan menulis karya. Proses belajar kemudian di lanjut dengan ilmu alat, 
yaitu nahwu shorof yang diberikan kepada santri ketika naik kelas 2 ketika mereka sudah 
cukup lancar berbicara dan memahami struktur kalimat setelah itu dilanjutkan dengan 
pelajaran balaghah dan adab al-lughah dikelas 5.  

Pondok modern darussalam gontor juga memiliki ciri khas dengan mewajibkan 
santri belajar berpidato dalam tiga bahasa (indonesia, inggris dan arab) sehingga kegiatan 
ini melatih keterampilan bahasa sekaligus meningkatkan rasa percaya diri.  

Selain itu gontor juga menanamkan pembelajaran etika atau adab yang meliputi 
kesopanan lahir dan batin. Kesopanan lahir mencakup tindakan, perilaku, dan cara 
berpakaian, sementara kesopanan batin berkaitan dengan akhlak dan pembinaan jiwa. 
(Dan et al., 2023) 

Kurikulum yang ada di gontor meliputi: intrakulikuler, kokulikuler, dan 
ekstrakulikuler. Kurikulum intraklikuler di terapkan melalui program resmi seperti 
kulliyatul muallimin, al-islamiyah (KMI) dan lembaga pendidikan tinggi yang 
sebelumnya bernama institut pendidikan darussalam (IPD) dan kini menjadi UNIDA 
Gontor. Program kokulikuler di wujudkan melalui kursus-kursus bahasa dan berbagai 
keterampilan, baik hard skill maupun soft skill. Sementara kegiatan ekstrakulikuler 
meliputi pramuka, organisasi pelajar, organisasi konsulat, dan kegiatan pendukung 
lainny.  

Selain kurikulum tertulis gontor juga menerapkan hidden curikulum atau kurikulum 
tersembunyi. Kurikulum ini hadir dalam semua aktivitas harian para santi. Segala sikap 
dan kebiasaan yang dilakukan di tempat tidur, kamar mandi, jalan, ruang makan, pasar, 
kendaraan, hingga saat berinteraksi dengan orang tua, guru, dan tamu, semuanya menjadi 
bagian dari proses pendidikan yang membentuk karakter santri. Dengan kata lain, seluruh 
lingkungan pondok, menjadi ruang pendidikan. (Tarbiyah et al., 2023) 

Salah satu prinsip pendidikan yang terkenal darinya adalah ungkapan: "al-thariqah 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 
 

 
 
19              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 

ahammu min al-maddah" yang artinya metode pembelajaran lebih penting dari pada 
materi pelajaran. Beliau menolak menyederhanakan pendidikan pesantren dan 
menegaskan pentingnya proses, model pembelajaran dan pendidikan karakter.  

Sebagai seorang pemimpin, Kyai Haji Imam Zarkasyi terlibat langsung dalam tiga 
aspek tersebut. Untuk membentuk karakter santri, baliau menerapkan metode 6P yaitu:  
1. Peneladanan 

Pendidikan moral harus di wujudkan lewat contoh nyata, bukan sekedar teori. 
Teladan dalam menerapkan panca jiwa ikhlas, sederhana, kemandirian, 
persaudaraan, dan kebebasan menjadi inti pendidikan pesantren. 

2. Pembentukan lingkungan 
Seluruh suasana pesantren baik gerakan maupun suara, harus menjadi faktor 
pendidikan. Lingkungan menjadi wadah pembentukan karakter secara menyeluruh.  

3. Pelatihan dan pembiasaan 
Setiap aktivitas dipondok adalah bentuk pendidikan dan latian untuk 

mempersiapkan santri hidup di masyarakat. Kedisiplinan di bangun melalui 
kebiasaan sehari-hari 

4. Pembimbingan 
Guru berkewajiban memberikan bimbingan secara terus-menerus, baik tentang iman, 
kecintaan pada agama, keikhlasan, maupun akhlak mulia. Bimbingan dilakukan di 
dalam dan diluar kelas. 

5. Perhatian 
Guru harus memahami kondisi setiap santri. Dengan perhatian yang tulus, tercipta 
hubungan yang harmonis antara guru dan santri sehingga proses pendidikan 
berlangsung lebih efektif. 

6. Penghukuman 
Santri yang melanggar disiplin harus menerima konsekuensi. Hukuman diberikan 
bukan untuk menyakiti, tetapi sebagai pendidikan agar santri belajar bertanggung 
jawab. 

Metode pendidikan inilah yang membuat sistem kurikulum gontor menjadi 
kuat dan berhasil mencetak generasi yang berkaraktet, berilmu, dan siap menghadapi 
kehidupan masyarakat dengan nilai-nilai moral islam yang kokoh. (Pendidikan, 
2015) 

 
KESIMPULAN DAN SARAN 

Filsafat pendidikan Islam merupakan landasan utama dalam menyatukan nilai-nilai 
monoteisme, moralitas, dan syariat untuk membentuk manusia sempurna yang mencakup 
aspek pengetahuan, iman, dan akhlak mulia, dengan keseimbangan antara ranah spiritual, 
etika, dan intelektual. Hal ini terlihat jelas dari gagasan tiga tokoh besar pendidikan Islam 
di Indonesia, yaitu KH. M. Hasyim Asy'ari yang menyoroti etika hubungan guru-murid 
melalui kitab Adab al-'Alim wa al-Muta'allim, keseimbangan ranah kognitif-afektif-
psikomotor, serta pendekatan sorogan, bandongan, dan wetonan yang masih relevan 
dalam Kurikulum Merdeka; KH. Ahmad Dahlan yang mengubah paradigma dualisme 
pendidikan berasrama Islam dan sekolah kolonial dengan menggabungkan studi agama 
seperti akidah untuk mencegah tuberkulosis, ibadah menurut Q.S. Adz-Dzariyat: 56, 
akhlak berdasarkan ihsan, muamalah terhadap baldatun thayyibatun, dan pengetahuan 
umum untuk menghasilkan manusia yang utuh secara materi dan spiritual; kemudian 
pendekatan eklektik KH. Imam Zarkasyi di Gontor melalui program KMI, yang 
mengadopsi model Al-Azhar, Syanggit, Aligarh, Padang Panjang, dan sekolah berasrama 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 

 
 
20              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 
 

Islam tradisional, menggabungkan prinsip-prinsip Al-Muhafazah 'ala Al Qadim al-Salih, 
sistem sekolah berasrama klasik dengan hafalan kitab kuning, pengajaran bahasa Arab 
bertahap, pelatihan berbicara tiga dimensi, kurikulum tersembunyi, buku-buku etika 
melalui drama sosial, motto "al-thariqah ahammu min al-maddah," dan strategi 6P 
(teladan teladan, pembentukan lingkungan, pelatihan-pembiasaan, bimbingan, perhatian, 
dan hukuman) berdasarkan lima jiwa, sehingga menghasilkan sumber daya manusia 
Muslim yang tangguh dalam menghadapi globalisasi. 

 
Untuk pengembangan masa depan yang lebih baik, disarankan untuk melakukan 

penelitian komparatif berdasarkan data lapangan tentang penerapan ide-ide ini di sekolah 
berasrama Islam modern dan sekolah berbasis Kurikulum Merdeka. Penelitian ini 
bertujuan untuk menilai dampaknya terhadap keterampilan abad ke-21 seperti berpikir 
kritis, kreativitas, dan literasi digital melalui pendekatan studi kasus jangka panjang, yang 
membandingkan hasil belajar siswa Gontor dengan siswa sekolah berasrama Islam 
konvensional; selain itu, perlu ada integrasi teknologi kecerdasan buatan dan 
pembelajaran campuran ke dalam kerangka kurikulum holistik yang serupa dengan 
Zarkasyi, disertai dengan program pelatihan intensif bagi guru melalui lokakarya tentang 
metode 6P dan etika digital perspektif Islam, termasuk kolaborasi antara organisasi 
seperti NU dan Muhammadiyah untuk mengembangkan kurikulum nasional yang 
fleksibel, sehingga filosofi pendidikan Islam tetap kontekstual di tengah era disrupsi 
teknologi tanpa mengorbankan identitas Islam. 

 
DAFTAR REFERENSI 

Agustina, N. laras. (2019). No Titיליle. ペインクリニック学会治療指針２, 1–9. 

Al-alimwaal-, K. A. (2020). Pemikiran k.h. hasyim asy’ari dalam pendidikan islam. 5, 
22–33. 

Anwar, M. (2015). Filsafat pendidikan. Kencana. 

Dan, G., Darussalam, U., Bahraini, L., Verawati, A., & Ayudiyanti, P. A. (2023). E-
ISSN : 2986-3945 Analisis Metode Pembelajaran Maharatul Kalam Tingkatan 
Kmi. 

El-Yunusi, M. Y. M. (2023). Pondok pesantren dan kontruksi pemikiran pendidikan KH 
Imam Zarkasyi. Tarbiyatuna Kajian Pendidikan Islam, 7(2), 154–170. 

Fadli, M. R. (2021). Hubungan Filsafat dengan Ilmu Pengetahuan dan Relevansinya Di 
Era Revolusi Industri 4.0 (Society 5.0). Jurnal Filsafat, 31(1), 130. 
https://doi.org/10.22146/jf.42521 

Hanifa Nur Laili, & Ainur Rofiq Sofa. (2024). Pendidikan Akhlak Menurut Imam Al-
Ghazali. CENDEKIA: Jurnal Ilmu Sosial, Bahasa Dan Pendidikan, 5(1), 01–06. 
https://doi.org/10.55606/cendekia.v5i1.3350 

Hidayat, T., & Rizal, A. S. (2021). Filsafat Metode Mengajar Omar Mohammad Al-
Toumy Al-Syaibany dan Implikasinya Dalam Pembelajaran Pendidikan Agama 
Islam di Sekolah Dasar. Jurnal Pendidikan Dasar Nusantara, 6(2), 94–115. 



Pendidikan Islam Berbasis Nilai Tauhid Dalam Pemikiran  
Tokoh Pendidikan Islam Nasional 

 
 

 
 
21              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  
 

Ihsan, F. A., Lestari, A. D., Ratih, I. S., Fitri, F., & Korespondensi, E. P. (2025). 
Kelemahan dalam Pelaksanaan Pembelajaran Pendidikan Agama Islam di 
Sekolah Indonesia : Penyebab dan Solusi. Journal Of Innovative Research, 02, 
262–274. 

Irsyadul, Y., Mojopurno, I., Ikhlasul, M. F., Makalitutu, A., Ramadhani, B. Z., Permadi, 
D. P., Raden, U., & Said, M. (2025). Konsep Filsafat Pendidikan Islam dalam 
Pemikiran KH . Hasyim Asy ’ ari : Sebuah Telaah Filosofis. 1(June), 11–16. 

Mulyani, N., Islamiyyah, N. D., & Sari, H. P. (2024). Telaah Hakikat Filsafat 
Pendidikan Islam: Konsep, Tujuan Dan Fungsi, Serta Peran Filsafat Dalam 
Pendidikan Islam. Journal of Sustainable Education, 1(4), 25–33. 
https://doi.org/10.69693/jose.v1i4.95 

Mustadi Mustadi, & Qomaruddin Qomaruddin. (2023). Peran Filsafat Pendidikan Islam 
dalam Kerangka Pendidikan Islam. DAARUS TSAQOFAH Jurnal Pendidikan 
Pascasarjana Universitas Qomaruddin, 1(1), 56–62. 
https://doi.org/10.62740/jppuqg.v1i1.18 

Nasution, A. (2022). Filsafat Pendidikan Islam. PT. Nasmedia Indonesia. 

Nur, S., & Jannah, S. (2024). Urgensi Filsafat Pendidikan Islam Dalam Membentuk 
Sumber Daya Manusia Yang Berkualitas Di Era Modernisasi. 2(6), 311–323. 

Nurpina, A., Sonia, G., Maulidina, S., Zurrahmah, Z., & Parhan, M. (2025). Peran 
Filsafat Dalam Ilmu Pengetahuan: Fondasi Epistemologis dan Relevansinya di 
Era Modern. J-KIP (Jurnal Keguruan Dan Ilmu Pendidikan), 6(3). 

Pendidikan, F. (2015). Filsafat Pendidikan dan. 11(2), 291–312. 

Rusman, A. (2020). Penulis : Asrori. 

Setiabudi, M. G. P., Asri, T. I. C., Herdiansyah, R. A., & Carsiwan, C. (2024). Filsafat 
dan Tujuan Pendidikan: Nilai Nilai Imanen. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu 
Pendidikan, 7(8), 9069–9077. https://doi.org/10.54371/jiip.v7i8.5174 

Tarbiyah, F., Keguruan, I., Prof, U. I. N., Zuhri, S., Purwokerto, P., & Indahpratama, I. 
(2023). Pendidikan Dan Kurikulum Pesantren Menurut KH . Imam Zarkasyi 
Indah Pita Pratama. 9(2), 451–460. 

Ya’kub, Rama, B., & Mahmud, M. N. (2023). Filsafat Pendidikan dalam Perspektif 
Islam. Jurnal Pilar : Jurnal Kajian Islam Kontemporer, 14(2), 163–175. 

Zahra, A. S., Salsabila, I. A., Widad, S., & Yunus, M. A. B. (2024). Integrasi Tarbiyah, 
Ta’lim dan Ta’dib : Pilar Utama Pendidikan Islam. Jurnal Multidisiplin Ilmu 
Akademik, 1(6), 33–48. https://doi.org/10.61722/jmia.v1i6.2819 

 


