KAMPUS AKADEMIK PUBLISING

Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa

Vol.4, No.1 Februari 2026

e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 160-173
DOI: https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.1846

OPEN aACCESS

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk
Pembangunan Kepribadian dan Sumber Daya Manusia

Naviza Adelia Karismat!
Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Jihan Sunniyah Syakuuroh Ni’mah?
Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
Zayyin Ahmad Fuadi®
Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
M. Yunus Abu Bakar*
Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya

Kampus 1, Jalan Ahmad Yani No. 117, Surabaya
ladelianav06@gmail.com
Zjihanapril214@gmail.com
3ahmadfadzayyahmadfad@gmail.com
“elyunusy@uinsa.ac.id

Abstract The legacy of the philosophy of Islamic education has made a great contribution in
shaping personalities and human resources that are moral, intelligent, and useful. The thoughts
of world Muslim figures such as Al-Ghazali have laid the philosophical foundation for education
that not only emphasizes cognitive aspects, but also spiritual, moral, and social. Through their
view, education is understood as a means of self-improvement towards kamil people—perfect
humans who function as caliphs on earth. This article aims to examine the main values of the
legacy of Islamic education philosophy and its relevance in the development of personality and
the quality of human resources in the modern era. The method used is library research with a
descriptive qualitative approach. The results of the study show that the integration of ethical,
intellectual, and spiritual values from the philosophy of Islamic education can be the basis for the
development of character and human resources that are balanced between worldly and ukhrawi.

Keywords: Philosophy of Islamic Education, Al-Ghazali, Personality, Human Resources

Abstrak. Warisan filsafat pendidikan Islam memiliki kontribusi besar dalam membentuk
kepribadian dan sumber daya manusia yang berakhlak, cerdas, serta berdaya guna. Pemikiran para
tokoh Muslim dunia seperti Al-Ghazali telah meletakkan dasar filosofis bagi pendidikan yang
tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga spiritual, moral, dan sosial. Melalui
pandangan mereka, pendidikan dipahami sebagai sarana penyempurnaan diri menuju insan
kamil—manusia paripurna yang berfungsi sebagai khalifah di muka bumi. Artikel ini bertujuan
untuk mengkaji nilai-nilai utama dari warisan filsafat pendidikan Islam dan relevansinya dalam
pengembangan kepribadian serta kualitas sumber daya manusia di era modern. Metode yang
digunakan adalah studi pustaka (library research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Hasil
kajian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai etika, intelektual, dan spiritual dari filsafat
pendidikan Islam mampu menjadi dasar pembangunan karakter dan sumber daya manusia yang
berimbang antara duniawi dan ukhrawi.

Kata kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Imam Al Ghazali , Kepribadian, Sumber Daya Manusia.

Received Desember , 2025; Revised Desember, 2025; Accepted Februari , 2026
* adelianavO6@gmail.com



mailto:1adelianav06@gmail.com
mailto:1adelianav06@gmail.com
mailto:2jihanapril214@gmail.com
mailto:3ahmadfadzayyahmadfad@gmail.com
mailto:4elyunusy@uinsa.ac.id

LATAR BELAKANG

Pendidikan merupakan fondasi utama dalam membentuk arah perkembangan
manusia. la tidak hanya berfungsi menanamkan ilmu pengetahuan, namun juga berperan
besar dalam menguatkan karakter, membangun nilai-nilai moral, dan membantu
seseorang tumbuh menjadi pribadi yang matang. Di era modern ini, pendidikan berada di
tengah pusaran berbagai masalah: menurunnya etika sosial, krisis identitas, tekanan
kompetisi global, hingga tuntutan skill yang semakin rumit. Semua ini menunjukkan
bahwa pendidikan yang menitikberatkan aspek kognitif saja tidak lagi cukup.

Dalam tradisi keilmuan Islam, pendidikan sejak dahulu dipahami sebagai proses
menyempurnakan manusia, baik dari sisi intelektual, moral, maupun spiritual. Tokoh
yang memberikan kontribusi paling mendalam dalam bidang ini adalah Imam Abu Hamid
Al-Ghazali, seorang ulama sekaligus pemikir besar abad ke-11. Pandangan beliau
menekankan keseimbangan antara akal dan hati, antara ilmu dan akhlak, serta antara
kebutuhan dunia dan akhirat.

Pemikiran Al-Ghazali menjadi sangat relevan untuk menjawab kebutuhan
pembangunan sumber daya manusia (SDM) masa kini. SDM yang unggul bukan hanya
yang berkompeten secara teknis, tetapi juga memiliki integritas, empati, kejujuran,
keteguhan spiritual, dan komitmen etika. Oleh sebab itu, menelaah kembali warisan
pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan dapat memberikan inspirasi dalam merancang
sistem pendidikan yang mampu membangun manusia secara utuh.

KAJIAN TEORITIS

Imam Al-Ghazali lahir di Thus, Khurasan, pada tahun 1058 M dengan nama
lengkap Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali al-Tusi.
Sejak kecil ia dikenal cerdas dan haus ilmu. Setelah menempuh pendidikan dasar di kota
kelahirannya, ia melanjutkan studi ke pusat-pusat ilmu ternama, salah satunya Madrasah
Nizamiyah Nishapur, tempat ia berguru kepada Imam al-Haramain al-Juwayni.

Kemampuannya membuatnya diangkat sebagai profesor di Nizamiyah Baghdad,
institusi paling prestisius pada masanya. Namun, di puncak ketenaran itu ia mengalami
krisis spiritual yang membuatnya meninggalkan jabatan dan kehidupan duniawi untuk
mencari kedalaman makna hidup melalui tasawuf. Perjalanan batin yang panjang tersebut
memperkaya pemikirannya dan melahirkan karya-karya monumental seperti /hya’
Ulumuddin.

Imam Al-Ghazali wafat pada tahun 1111 M dan dikenang sebagai salah satu tokoh
Islam terbesar yang berhasil mengharmonikan antara filsafat, fikih, dan tasawuf.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak
pada penelusuran dan analisis pemikiran tokoh-tokoh filsafat pendidikan Islam. Data
dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dengan menelaah literatur yang relevan.
Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan
langkah  reduksi  data, penyajian data, dan penarikan  kesimpulan.



Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan
Sumber Daya Manusia

Penelitian ini menggunakan pendekatan historis-filosofis dan komparatif untuk
menelusuri konteks dan membandingkan pemikiran para tokoh.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Biodata dan Latar Kehidupan Al-Ghazali

Kisah hidup Muhammad bin Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali (w. 505 H
/1111 M) dimulai dari latar belakang sederhana di kota Thus, Khurasan, pada tahun 450
H / 1058 M. Lahir dari seorang pemintal benang yang meskipun hidup bersahaja,
memiliki penghormatan mendalam terhadap ilmu pengetahuan dan ulama. Ayahnya
menyimpan harapan mulia agar putranya kelak menjadi individu yang berpengetahuan
luas dan memberi manfaat bagi masyarakat—sebuah doa yang terwujud dalam skala yang
monumental.

Masa kecil Al-Ghazali diwarnai oleh wafatnya sang ayah, yang kemudian
menitipkan Muhammad dan saudaranya kepada seorang sahabat sufi. Dalam lingkungan
kesederhanaan inilah, bakat intelektual Al-Ghazali mulai terasah. la menunjukkan
kecerdasan yang luar biasa, daya ingat yang kuat, dan dahaga yang tak pernah terpuaskan
akan ilmu. Perjalanan menuntut ilmunya membawanya dari satu madrasah ke madrasah
lain, melintasi kota-kota.

Puncak awal perjalanan akademiknya adalah di Naysabur (Nishapur), jantung
pusat studi Islam kala itu. Di sana, ia menjadi murid dari ulama besar Imam Al-Haramain
Al-Juwaini, seorang otoritas dalam Figh, Ushul Figh, dan Teologi Asy‘ari. Di bawah
bimbingan Juwaini, kejeniusan Al-Ghazali mekar sepenuhnya. la dengan cepat diakui
sebagai murid yang paling cerdas, memiliki kemampuan analisis yang tajam, dan
wawasan yang luas.(Romansah et al., 2024)

Setelah kepergian gurunya, reputasi Al-Ghazali melambung tinggi. la diundang
oleh Nizham al-Mulk, Wazir Agung Kesultanan Saljuk, untuk menduduki posisi guru
besar di Universitas Nizhamiyah Baghdad. Pada usia yang relatif muda (tiga puluh empat
tahun), Al-Ghazali telah mencapai puncak prestise akademis dunia. Majelisnya di
Baghdad menjadi kiblat para pelajar, filosof, dan cendekiawan dari berbagai penjuru, dan
setiap ajarannya menjadi rujukan utama.

Namun, ironisnya, di tengah gemerlapnya kehormatan dan pengakuan duniawi,
Al-Ghazali justru mengalami krisis eksistensial dan batin yang mendalam. la mulai
mempertanyakan hakikat niatnya—apakah motivasinya mengajar murni demi Tuhan
ataukah terselubung oleh ambisi ketenaran. Baginya, ilmu tidak cukup hanya dipahami
secara teoritis, melainkan harus menjadi jalan transformatif menuju keselamatan spiritual.
Kegelisahan ini mencapai klimaksnya ketika ia mengalami hambatan psikologis hingga
lidahnya kelu, tidak mampu lagi mengajar. Meskipun para tabib mendiagnosisnya sakit
fisik, Al-Ghazali menyadari bahwa sumber penderitaannya berasal dari konflik di dalam
hatinya.

Pada akhirnya, ia membuat keputusan drastis: meninggalkan Baghdad secara
diam-diam, melepaskan semua jabatan, murid, dan kemasyhuran. la memulai
pengembaraan spiritual ke Syam (Suriah), Yerusalem, dan Hijaz, menjalani kehidupan
yang tertutup, fokus pada ibadah, dan kontemplasi di masjid-masjid. Dalam masa
penyepian (khalwat) rohani inilah ia menyusun karya agungnya, /hya’ ‘Ulum ad-Din

162 ‘ . JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



(Menghidupkan Ilmu-llmu Agama). Kitab ini merupakan sintesis yang luar biasa antara
hukum agama (Figh), etika (Akhlak), dan spiritualitas mistis (Tasawuf), menyajikan
pandangan holistik tentang agama.

Setelah bertahun-tahun dalam pengembaraan, Al-Ghazali kembali mengajar,
namun dengan pendekatan dan skala yang jauh berbeda. la menetap di Thus dan
mendirikan madrasah kecil dekat rumahnya. Di sana, ia mengajar dengan ketulusan
hakiki yang telah lama ia cari, jauh dari hiruk-pikuk kekuasaan. Murid-murid yang datang
tidak lagi mencari prestise, melainkan mencari cahaya ilmu yang memancar dari
pengalaman spiritualnya.

Pada 14 Jumadil Akhir 505 H /1111 M, Imam Al-Ghazali mengakhiri perjalanan
hidupnya. Kisah menyebutkan ia meninggal dalam keadaan tenang setelah berwudhu,
mengenakan kain kafan, dan berkata kepada saudaranya, "Aku siap menuju kepada Rabb-
ku."

Hingga hari ini, gelar Hujjatul Islam (Argumentator Islam) yang disandangnya
tetap relevan. Karya-karyanya menjadi kurikulum inti di lembaga-lembaga pendidikan
Islam di seluruh dunia. Al-Ghazali dikenang bukan hanya sebagai ahli syariat, melainkan
sebagai sosok yang berhasil menyatukan kedalaman intelektual dengan kesucian spiritual.
la melampaui gelar ulama; ia adalah seorang penunjuk jalan yang mengajarkan umat
bahwa pencarian kebenaran sejati harus dimulai dari integritas diri dan kerohanian, bukan
hanya teori.

2. Konsep Pendidikan Islam Menurut Al-Ghazali

Konsep pendidikan Islam pada dasarnya merupakan proses penanaman nilai-
nilai yang selaras dengan ajaran Islam, dengan menjadikan al-Qur’an dan Sunnah Nabi
Muhammad saw. sebagai rujukan utama. Secara keseluruhan, sistem pendidikan Islam
memiliki corak religius dan berlandaskan etika dalam menentukan tujuan serta arah
pengembangannya. Pemikiran pendidikan Al-Ghazali pun secara umum bercirikan
nilai-nilai keagamaan dan etis, yang banyak dipengaruhi oleh penguasaannya dalam
bidang tasawuf.

Bagi Al-Ghazali, pendidikan yang ideal adalah pendidikan yang membawa
manusia semakin dekat kepada Allah. Melalui pendidikan, seseorang dapat meraih
kebahagiaan baik di dunia maupun di akhirat serta menyebarkan berbagai bentuk
kebaikan. Karena itu, dunia pendidikan perlu memperhatikan sejumlah faktor penting
agar tujuan tersebut tercapai. la menegaskan bahwa ilmu harus ditempatkan pada posisi
yang mulia, sebab menghormati ilmu merupakan sebuah keharusan. Dari penghormatan
itulah kemudian lahir penghormatan kepada guru. Menurut Al-Ghazali, ilmu adalah
teman ketika seseorang sendirian, sahabat saat kesunyian, petunjuk dalam urusan
agama, serta sumber kekuatan ketika menghadapi kekurangan maupun kesulitan.(Fadli,
2017)

Selain itu, salah satu aspek terpenting dalam memahami pemikiran pendidikan
Al-Ghazali adalah pandangannya tentang hakikat hidup dan nilai-nilai kehidupan, yang
sejalan dengan filsafat hidupnya. la juga menekankan perlunya kurikulum yang disusun
proporsional dan sesuai tahap perkembangan. Perhatiannya yang begitu besar terhadap
pentingnya ilmu membuatnya memberi nasihat bahwa pendidikan anak harus dimulai
sejak usia dini, karena perkembangan anak pada masa kecil akan sangat menentukan
kepribadiannya kelak ketika dewasa. Jika sejak kecil ia diarahkan pada kebaikan, maka
besar kemungkinan ia akan tumbuh menjadi pribadi yang baik.



Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan
Sumber Daya Manusia

Konsep pendidikan menurut Al-Ghazali dapat dipahami melalui pemikirannya
mengenai berbagai aspek yang berkaitan dengan proses pendidikan itu sendiri, mulai
dari tujuan pendidikan, peran pendidik, karakter peserta didik, penggunaan alat-alat
pendidikan, hingga pengaruh lingkungan terhadap perkembangan anak didik.(Alvionita
& Sunaryo, 2023)

Bagi Al-Ghazali, pendidikan bukan sekadar proses mencari ilmu, tetapi jalan
untuk mendekatkan diri kepada Allah (tagarrub ila Allah) dan meraih kebahagiaan di
dunia serta di akhirat. la membedakan ilmu menjadi dua jenis:

e Ilmu fardhu ‘ain, yakni ilmu yang wajib dipelajari setiap individu seperti
ilmu agama dan akhlak.

e lImu fardhu kifayah, yaitu ilmu yang berguna bagi kepentingan bersama
seperti kedokteran, matematika, atau ilmu sosial.(Putra, 2016)

Menurut Al-Ghazali, pendidikan harus mampu membentuk manusia yang tidak
hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. Guru memegang peran penting sebagai
pendidik spiritual bukan hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga menanamkan
keikhlasan, kesopanan, dan nilai moral kepada peserta didik.

Dalam pandangan Al-Ghazali, metode pengajaran terutama dalam pendidikan
agama memiliki peran yang sangat penting bagi pembentukan karakter anak sejak dini.
la menekankan bahwa pendidikan agama harus disampaikan dengan penuh keteladanan,
karena anak-anak belajar bukan hanya dari apa yang diajarkan, tetapi juga dari apa yang
mereka lihat dan rasakan dari gurunya. Oleh karena itu, seorang guru tidak hanya
berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai teladan moral yang membentuk
akhlak peserta didik.(Basori et al., 2025)

Tujuan pendidikan menurut Al-Ghazali adalah tagarrub ilallah (mendekat kepada
Allah) untuk meraih kebahagiaan dunia-akhirat, di mana manusia sempurna adalah yang
selalu berusaha mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. Pendidikan tidak hanya
intelektual, melainkan juga membentuk akhlak mulia melalui pembersihan jiwa dan
penghiasan moral.(Nurhidayat et al., 2023)

Al-Ghazali melihat pendidikan sebagai hubungan personal antara guru dan murid,
di mana keduanya saling berinteraksi secara mendalam. Dari sini, ia menegaskan bahwa
keteladanan merupakan metode pengajaran yang paling utama. la membagi metode
pendidikan menjadi dua bagian penting: pertama, metode pendidikan agama, yang
berfokus pada pembentukan keyakinan dan akidah. Hal ini menuntut pendekatan yang
lebih mendalam karena menyentuh aspek keimanan dan kepribadian. Kedua, metode
pendidikan akhlak, yang bertujuan membersihkan jiwa dari sifat tercela dan
menumbuhkan karakter mulia.

Untuk mencapai tujuan tersebut, Al-Ghazali menganjurkan penggunaan metode
latihan, pembiasaan, serta nasihat dan anjuran sebagai sarana membentuk kepribadian
yang baik. Menurutnya, guru ideal adalah sosok yang cerdas, berakhlak mulia, dan
memiliki semangat mengajar yang tinggi. Guru yang memiliki akal yang tajam, moral
yang baik, dan fisik yang kuat akan mampu menjadi panutan serta menjalankan tugasnya
dalam mendidik dan membimbing murid dengan sebaik-baiknya.(Rasyidah, 2020)

3. Pengaruh Filsafat Pendidikan Terhadap Kepribadian Peserta didik menurut
Imam Al Ghazali

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting dalam proses pembentukan
kepribadian seseorang. Pemahaman tentang kepribadian menjadi fondasi untuk mengenal

164 | JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



diri, sehingga setiap Muslim mampu mengendalikan hawa nafsu, menjauhi perilaku yang
menyimpang, dan menuntun dirinya menuju kebaikan melalui tindakan yang benar.
Pemahaman tersebut sekaligus menjadi landasan untuk menjalani hidup sesuai fitrah serta
menjadi pedoman dalam mencapai kehidupan yang damai, dinamis, dan penuh
kebahagiaan di dunia maupun di akhirat.

Pembentukan kepribadian dalam pendidikan Islam mencakup berbagai aspek seperti
sikap, karakter, respon, tindakan, dan perilaku. Proses pembentukan ini umumnya bersifat
menetap dan dilakukan melalui beberapa pendekatan, termasuk kajian tentang tipe-tipe
kepribadian, tingkat kematangan kesadaran beragama, serta karakteristik orang-orang
yang beriman. Jika melihat kondisi pendidikan di Indonesia saat ini, sistem yang ada
belum sepenuhnya mampu melahirkan pribadi-pribadi Muslim yang kuat, mandiri, dan
berkepribadian Islami. Akibatnya, masih banyak individu yang mudah terjerumus dalam
perilaku negatif seperti korupsi, kriminalitas, dan pengkhianatan amanah.

Oleh karena itu, pembentukan kepribadian dalam pendidikan Islam harus
dilaksanakan berdasarkan nilai-nilai al-Qur’an dan Sunnah sebagai identitas keislaman.
Selain itu, pendidikan harus mampu mengimbangi perkembangan zaman, mengatasi
ketertinggalan, serta berperan dalam memberantas kebodohan dan kemiskinan. Konsep
kepribadian dalam pendidikan Islam pada dasarnya tidak dapat dipisahkan dari ajaran
Islam itu sendiri, karena keduanya saling berkaitan dan saling memperkuat.

Dengan demikian, ketika membahas kepribadian dalam pendidikan Islam, yang
dibicarakan adalah proses membentuk seseorang agar memiliki identitas diri yang
tercermin dari keseluruhan perilaku dan sikap hidup yang berlandaskan nilai-nilai
agama.(Abu Bakar, 2017)

Secara praktis, filsafat pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting dalam
menawarkan berbagai solusi terhadap persoalan yang muncul dalam dunia pendidikan
Islam, sekaligus memberikan arah yang jelas bagi penyelenggaraannya. Beberapa peran
praktis tersebut antara lain:

a) Filsafat pendidikan Islam membantu mengungkap problem-problem yang
dihadapi pendidikan Islam melalui proses refleksi mendalam untuk
menelusuri akar penyebabnya. Dengan memahami sumber persoalan,
pendidikan Islam dapat diarahkan pada perbaikan yang lebih tepat.

b) Filsafat pendidikan Islam memberikan pandangan khusus tentang hakikat
manusia berdasarkan nilai-nilai Islam. Pemahaman mengenai esensi manusia
ini berkaitan erat dengan perumusan tujuan pendidikan. Filsafat pendidikan
berperan menguraikan tujuan umum pendidikan Islam menjadi tujuan-tujuan
khusus yang jelas dan dapat dioperasionalkan. Tujuan yang lebih terperinci
ini sangat penting karena menjadi pedoman bagi pelaksanaan kegiatan
pendidikan. Melalui kajian tentang manusia, filsafat pendidikan Islam
menyimpulkan bahwa setiap individu memiliki potensi bawaan yang perlu
diasah dan dikembangkan.

c) Dalam menghadapi tantangan pendidikan masa kini, filsafat pendidikan Islam
berfungsi sebagai alat analisis untuk menilai apakah penyelenggaraan
pendidikan Islam telah sesuai dengan arah idealnya. Dari sini dapat diketahui
titik lemah yang perlu dibenahi serta alternatif pengembangan yang
diperlukan untuk meningkatkan mutu pendidikan.

Dengan demikian, ruang lingkup filsafat pendidikan Islam jauh lebih luas daripada
sekadar memberikan arahan konsep. Ini dapat dipahami karena pendidikan merupakan
sistem yang kompleks, mencakup aspek-aspek yang bersifat praktis-empiris hingga yang



Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan
Sumber Daya Manusia

filosofis dan teoretis. Ruang lingkup tersebut dapat dikaji dari berbagai perspektif.

Menurut Bukhari, terdapat dua dimensi utama: lingkungan pendidikan dan jenis
permasalahan pendidikan. Sementara itu, Soedomo menambahkan dua dimensi lainnya
agar pemahaman menjadi lebih komprehensif, yaitu dimensi waktu dan dimensi ruang
atau geografi.

Pada dimensi lingkungan pendidikan, pembahasan mencakup pendidikan dalam
keluarga, pendidikan di sekolah, serta proses pendidikan di luar sekolah. Sedangkan
dalam dimensi jenis permasalahan pendidikan, cakupan analisis meliputi persoalan-
persoalan mendasar dalam pendidikan, struktur kelembagaan pendidikan, dan berbagai
tantangan operasional yang muncul dalam praktik pendidikan.(Jannah et al., 2024)

Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, pendidikan bukan sekadar proses
mentransfer ilmu, tetapi merupakan upaya penyucian jiwa dan pembentukan akhlak.
Karena itu, filsafat pendidikannya sangat menekankan pembinaan kepribadian peserta
didik secara menyeluruh baik akal, hati, maupun perilakunya.(Firdasari & Bakar, 2025)

Menurut Al-Ghazali, manusia sejak lahir bagaikan kertas putih yang dapat
dibentuk melalui pendidikan. Ilmu menjadi cahaya yang menuntun akal, sementara akhlak
menjadi cerminan kedewasaan spiritual seseorang. Dengan demikian, pendidikan ideal
harus membimbing peserta didik agar tidak hanya cerdas dalam berpikir, tetapi juga bersih
hati dan terarah perbuatannya.

Al-Ghazali melihat pendidikan sebagai upaya membentuk karakter secara
menyeluruh, meliputi pemurnian jiwa (tazkiyah al-nafs), penguasaan pengetahuan
keagamaan wajib (fardhu ’ain), serta penerapan akhlak terpuji guna meraih kesempurnaan
diri manusia. la mengklasifikasikan ilmu menjadi kategori wajib terkait agama dan
ibadah, serta yang dianjurkan bila memberi manfaat nyata, dengan menjadikan hati
sebagai inti pembinaan moral dan rohani. Pendekatan holistiknya memadukan elemen
tasawuf untuk pengembangan kepribadian serta aspek pragmatis demi aplikasi praktis
dalam kehidupan.(Sef & Bakar, 2024)

Seorang peserta didik, dalam kerangka pemikiran Al-Ghazali, akan memiliki
kepribadian yang utuh apabila ia dididik berdasarkan nilai-nilai tauhid, adab, dan
keikhlasan. Penanaman akhlak menempati posisi tertinggi, karena baginya pintu menuju
kebahagiaan dunia dan akhirat terletak pada keluhuran budi. Oleh karena itu, guru tidak
hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, melainkan juga teladan moral yang harus
dicontoh oleh peserta didik.

Pengaruh filsafat pendidikan Al-Ghazali terhadap kepribadian peserta didik
terlihat dalam penekanannya pada:

a.) Pembentukan akhlak mulia, sehingga peserta didik tumbuh menjadi manusia

yang jujur, rendah hati, disiplin, dan bertanggung jawab.

b.) Penyucian jiwa, agar peserta didik terbebas dari sifat-sifat buruk seperti

sombong, iri, dan tamak.

¢.) Pemurnian niat dalam menuntut ilmu, yaitu belajar bukan sekadar untuk dunia

atau prestise, tetapi untuk mendekatkan diri kepada Allah dan memberi
manfaat bagi sesama.

d.) Keseimbangan antara akal dan moral, sehingga kecerdasan intelektual tidak

berdiri sendiri tanpa bimbingan etika.

Dengan landasan ini, Al-Ghazali menggambarkan pendidikan sebagai proses
membentuk manusia yang shalih, berilmu, dan berkarakter seimbang. Hasil akhirnya
adalah kepribadian yang matang yang mampu mengenali dirinya, memahami Tuhannya,
dan berperan secara positif di tengah masyarakat.

166 | JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



4. Implementasi Filosofi Pendidikan Al-Ghazali: Membentuk Insan yang Utuh

Permasalahan besar yang sedang dihadapi dunia pendidikan saat ini adalah
semakin menurunnya moral dan akhlak peserta didik, khususnya para remaja.

Fenomena ini tampak jelas melalui berbagai pemberitaan di media massa baik televisi,
koran, maupun media daring yang hampir setiap hari menampilkan perilaku
menyimpang. Tidak hanya tindakan kriminal di masyarakat, tetapi juga praktik korupsi,
kolusi, dan nepotisme yang merambah sektor pemerintahan hingga swasta. Bahkan
dunia pendidikan pun tidak luput dari masalah serupa, seperti kecurangan saat ujian,
menyontek, serta tindakan plagiarisme yang mencerminkan lemahnya kejujuran. Semua
ini menunjukkan bahwa karakter generasi muda kita sedang berada dalam kondisi yang
mengkhawatirkan.(Royani et al., 2023)

Melihat realitas tersebut, pendidikan karakter menjadi begitu mendesak untuk
ditegakkan. Membangun karakter yang kokoh memerlukan proses pembinaan yang
berkelanjutan; tanpa proses tersebut, perkembangan moral hanya akan seperti orang
berjalan di tengah gelap tanpa penerang. Esensi pendidikan karakter adalah
mengembangkan kecerdasan manusia secara utuh: kecerdasan berpikir, kecerdasan
bersikap, dan kecerdasan bertindak. Karena itu, pendidikan karakter harus terus
ditanamkan agar lahir generasi yang tidak hanya cerdas dan berprestasi, tetapi juga
memiliki keteguhan moral. Semangat ini sejalan dengan nilai-nilai Pancasila yang
mengarahkan bangsa Indonesia untuk membentuk manusia yang religius, humanis,
berpersatuan, menjunjung nilai demokrasi, dan berkomitmen pada keadilan sosial.

Banyak pemikir telah memberikan kontribusi terhadap pengembangan konsep
pendidikan karakter, termasuk Imam Al-Ghazali, seorang tokoh besar dalam khazanah
intelektual Islam. Karya-karya Al-Ghazali yang monumental menjadikannya rujukan
hingga masa kini, tidak hanya dalam isu keagamaan tetapi juga dalam teori pendidikan
dan pembentukan karakter. Pemikirannya tetap relevan dan terus dikaji oleh berbagai
kampus, lembaga penelitian, maupun komunitas ilmiah di dunia Islam. Bahkan Ignaz
Goldziher, sebagaimana dikutip oleh Baharuddin (2011), mengakui besarnya pengaruh
Al-Ghazali dalam perkembangan sejarah intelektual Islam dan dalam pembentukan
spiritualitas umat. Al-Ghazali bukan hanya ahli teologi atau tokoh tasawuf, tetapi juga
pakar hukum, etika, logika, dan filsafat. la dianggap sebagai ilmuwan yang ensiklopedis
karena begitu banyak disiplin ilmu yang dikuasainya. Kemampuannya menggabungkan
berbagai perspektif keilmuan serta menyampaikan gagasannya dengan elegan membuat
pemikiran Al-Ghazali tetap hidup dan terus dipelajari hingga kini.(Dirsa, 2023)

Pendidikan menurut Al-Ghazali merupakan suatu proses yang humanis yang
bertujuan untuk membimbing manusia sepanjang hidupnya dalam usaha mendekatkan
diri kepada Tuhan, sehingga mereka dapat menjadi individu yang ideal. Al-Ghazali
menguraikan hal-hal penting yang harus dipenuhi oleh siswa selama belajar: aktivitas
belajar adalah suatu proses yang melibatkan jiwa, memerlukan fokus, dan harus didasari
oleh sikap rendah hati. Mengenai kurikulum, dia memberikan perhatian khusus pada studi
agama dan moralitas yang berdasarkan dua kecenderungan: kecenderungan spiritual dan
tasawuf serta kecenderungan praktis. la berpendapat bahwa makna dan tujuan dari
pendidikan Islam ialah usaha dan sasaran dalam membentuk individu yang sempurna.
Dalam menyusun kurikulum, Al-Ghazali memiliki dua kecenderungan, yakni
kecenderungan keagamaan dan kecenderungan praktik. Aspek-aspek dari materi
pendidikan Islam dalam pandangan Al-Ghazali mencakup iman, akhlak, intelektual,
sosial, dan warisan budaya. Menurutnya, seorang guru yang ideal tidak hanya cerdas dan



Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan
Sumber Daya Manusia

berpikiran tajam, tetapi juga memiliki karakteristik yang baik dan terpuji.(Putra, 2016)

Penerapan gagasan filosofis Al-Ghazali dalam dunia pendidikan bertujuan untuk
membentuk pribadi peserta didik yang seimbang, tidak hanya cerdas secara intelektual,
tetapi juga matang secara emosional dan spiritual. Berikut adalah contoh-contoh
praktisnya serta dampaknya yang mendalam pada karakter siswa.

4.1. Guru sebagai Cermin Karakter (Teladan)

Sejalan dengan pentingnya pendidikan untuk mencapai tujuan pembentukan
manusia yang berkarakter, Al-Ghazali memberikan sejumlah kriteria yang harus dimiliki
seorang pendidik. Menurutnya, tidak semua orang layak menjadi guru; hanya mereka
yang memenuhi etika dan kompetensi moral tertentu yang diperbolehkan terjun dalam
dunia pendidikan.

a) seorang pendidik harus memiliki empati dan kasih sayang yang tulus
kepada peserta didiknya. Al-Ghazali bahkan menegaskan bahwa
perhatian seorang guru terhadap muridnya lebih besar dibandingkan
tanggung jawab seorang ayah terhadap anaknya.

b) guru harus bekerja dengan niat yang ikhlas, tanpa mengharapkan
pujian atau balasan dari murid. la memandang bahwa pengajar sejati
bukanlah mereka yang mencari penghormatan duniawi, melainkan
yang tulus menyampaikan ilmu.

c) pendidik dituntut untuk menjaga kejujuran serta integritas. Mereka
harus menjadi rujukan moral yang dapat dipercaya, termasuk tidak
menyampaikan materi yang lebih sulit sebelum murid menguasai
materi sebelumnya. Bagi Al-Ghazali, tujuan pembelajaran bukanlah
semata-mata prestasi atau jabatan, melainkan mendekatkan diri
kepada Allah.

d) guru diharapkan memberi nasihat dengan cara yang lembut,
menghindari kata-kata kasar, dan memilih pendekatan yang
memotivasi, bukan yang melukai.

e) pendidik hendaknya memiliki sikap lapang dada. la tidak boleh
merendahkan disiplin ilmu yang bukan bidangnya, apalagi
menjatuhkan sesama guru di hadapan murid.

f) guru juga perlu mengetahui kemampuan, minat, dan potensi masing-
masing peserta didik agar dapat mengarahkannya pada kegiatan
belajar yang sesuai.

g) seorang pendidik harus mampu menghargai pendapat dan kapasitas
orang lain, termasuk potensi yang dimiliki murid-muridnya.

h) guru yang ideal adalah mereka yang memiliki keberanian untuk
mengakui ketidaktahuan apabila memang suatu persoalan berada di
luar batas pengetahuannya. Hal ini menunjukkan kerendahan hati dan
kejujuran intelektual.

i) pendidik harus mampu menyampaikan argumen yang benar. Jika
ternyata ia salah, ia harus bersedia dikoreksi dan kembali pada
kebenaran.

Dalam konteks pendidikan Islam, semua etika tersebut menjadi kewajiban, karena
murid sering kali melihat pendidik sebagai teladan utama. Dalam lhya’ Ulumuddin,
Al-Ghazali menggambarkan orang berilmu yang mengamalkan dan mengajarkan
ilmunya sebagai hamba yang mulia di sisi Allah—bagaikan matahari yang menyinari

168 | JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



dirinya dan orang lain . Mengemban tugas mengajar berarti memikul amanah besar,
sehingga seorang guru harus menjaga adab dan kesungguhan ketika menyampaikan
ilmu.(Sef & Bakar, 2024)

Di lembaga pendidikan yang menerapkan filosofi ini, pendidik diposisikan
sebagai "pendidik tanpa suara." Mereka menyadari bahwa akhlak lebih banyak
diturunkan melalui tindakan nyata daripada ceramah.

e Contoh Penerapan: Seorang guru, misalnya, selalu menjaga tutur kata yang
lembut, datang tepat waktu, dan menunjukkan kesabaran saat berinteraksi dengan
siswa, bahkan ketika menghadapi kesulitan belajar.

e Dampak pada Siswa: Siswa secara alami mencontoh perilaku positif ini. Mereka
mulai membiasakan diri untuk lebih menghargai waktu, bersikap hormat kepada
sesama, dan memelihara suasana damai di kelas. Karakter guru yang mulia
terinternalisasi lebih kuat daripada sekadar teori.

4.2. Membangun Jati Diri Lewat Niat Belajar yang Murni

Al-Ghazali menekankan pentingnya niat yang tulus sebagai fondasi bagi setiap
pencarian ilmu. llmu harus dicari untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta dan
memberikan kemaslahatan bagi kemanusiaan. Di awal sesi belajar, siswa diajak
melakukan refleksi diri untuk merumuskan ulang motivasi terdalam mereka dalam
menuntut ilmu. Mereka didorong untuk menempatkan kebermanfaatan dan ketulusan
sebagai tujuan utama, bukan sekadar nilai akademis.

Siswa beralih dari motivasi eksternal (nilai, persaingan) menuju dorongan
internal. Mereka berusaha memahami materi secara esensial, bukan sekadar
menghafal. Perubahan niat ini menghasilkan pribadi yang lebih tenang, bertanggung
jawab, dan memiliki ketahanan diri terhadap tekanan, sejalan dengan konsep
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa).

4.3. Menginternalisasi Kebaikan melalui Kebiasaan Harian

Prinsip Al-Ghazali menyatakan bahwa etika mulia harus dijadikan praktik,
bukan sekadar pengetahuan. Akhlak dibentuk lewat pengulangan. Pendekatan holistik
Al-Ghazali membangun kepribadian yang bertanggung jawab lewat tahapan hafalan,
pemahaman, serta keyakinan akidah, yang sangat sesuai untuk kurikulum pendidikan
Islam. Terhadap pengembangan SDM, ia mendorong penggabungan ilmu praktis
dengan payung agama, mencetak khalifah yang produktif sekaligus bertakwa.
Aplikasinya nyata pada pendidikan usia dini, yang memelihara fitrah anak secara
bertahap hingga mencapai kedewasaan. Al-Ghazali menekankan integrasi ilmu,
moralitas, dan spiritualitas dalam pendidikan, di mana pencarian ilmu tidak hanya
bersifat intelektual tetapi juga spiritual dan moral. Konsep ini relevan dengan
pendidikan modern yang membutuhkan pendekatan holistik untuk membentuk
karakter siswa. Dengan demikian, pemikiran Al-Ghazali dapat menjadi landasan
dalam pengembangan sistem pendidikan yang seimbang antara aspek akademik dan
nilai-nilai moral-spiritual. Kontribusi penelitian ini terletak pada penegasan
pentingnya pendekatan pendidikan holistik berbasis nilai-nilai spiritual dan etis dalam
kurikulum modern, serta memberikan perspektif filosofis yang dapat memperkaya
wacana pendidikan Islam dan praktik pendidikan kontemporer.(Kurniawati et al.,
2023)



170

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan
Sumber Daya Manusia

e Contoh Penerapan: Sekolah menerapkan kegiatan rutin yang berfokus pada aksi
sosial sederhana, seperti: berbagi tanpa diminta, bergotong-royong membersihkan
lingkungan, menjenguk yang sakit, dan membiasakan dzikir sebelum memulai
aktivitas.

e Dampak pada Siswa: Tindakan nyata ini menumbuhkan rasa empati, tanggung
jawab kolektif, dan solidaritas. Siswa belajar bahwa manusia yang ideal adalah
mereka yang mampu mengendalikan diri dan memberikan kontribusi positif
kepada masyarakat, mengubah teori menjadi kepedulian yang nyata.

4.4. Menumbuhkan Disiplin Diri dan Ketenangan Spiritual

Pentingnya pengendalian diri (mujahadah) dan pembiasaan ibadah ditekankan
Al-Ghazali untuk memperkokoh moral. Al-Ghazali menganggap pendidikan sebagai
upaya transformasi pribadi yang memupuk potensi jasmani, akal budi, perasaan, dan
rohani, dengan hati dijadikan pusat pembentukan sifat-sifat terpuji. Tujuannya
mencapai insan sempurna yang peka akan kehidupan akhirat sekaligus bermanfaat di
dunia fana, melalui langkah-langkah hafalan, pemahaman, penguatan keyakinan
iman, serta pengokohan pemikiran rasional.(Kurniawati et al., 2023)

Program seperti shalat berjamaah, pembacaan kitab suci rutin sebelum jam
pelajaran, dan kegiatan muhasabah (introspeksi diri) mingguan dijadikan bagian tak
terpisahkan dari kurikulum. Terjadi penurunan sifat emosional dan kegelisahan. Siswa
belajar untuk menenangkan diri, berpikir dengan jernih sebelum bertindak, dan
bersikap lebih santun. Disiplin spiritual ini membentuk pribadi yang rendah hati,
memiliki kontrol diri yang kuat, dan lebih stabil secara emosional.(Asyikin et al.,
2024)

4.5. Memadukan Kecerdasan dan Etika

Pendidikan tidak boleh menciptakan individu yang hanya pintar tetapi tidak
bermoral. Al-Ghazali menuntut keseimbangan antara ilmu dan akhlak. Generasi muda
Muslim masa kini merupakan pilar utama bagi keberlanjutan peradaban Islam. Karena
itu, para pemuda Muslim dituntut tidak hanya memahami ajaran agama dengan baik,
tetapi juga mampu menguasai ilmu pengetahuan umum. Sinergi antara keduanya
menjadi sangat penting agar mereka dapat meraih keberhasilan hidup, baik di dunia
maupun di akhirat.

Dalam konteks tersebut, pendidikan berbasis karakter dengan landasan nilai-
nilai keislaman menjadi semakin relevan. Pendidikan karakter berusaha menanamkan
ajaran Islam secara mendalam sehingga siswa terbiasa mengamalkan akhlak mulia
(akhlaqul karimah) dalam kehidupan sehari-hari.

Melalui pendidikan Islam, peserta didik dapat belajar tentang keberanian,
kesabaran, keikhlasan, dan keteguhan dalam meraih tujuan hidup. Nilai-nilai inilah
yang nantinya memperkuat rasa percaya diri mereka serta membekali mereka dengan
keberanian untuk menghadapi berbagai tantangan hidup.(Maulindah & Bakar, 2024)

e Contoh Penerapan: Saat membahas materi sains atau teknologi, guru selalu
mengaitkannya dengan dimensi etika. Misalnya, mendiskusikan tanggung jawab
moral seorang ilmuwan agar pengetahuannya tidak merusak atau
disalahgunakan.

e Dampak pada Siswa: Siswa menyadari bahwa keberhasilan sejati tidak diukur

. JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



dari kecerdasan semata. Mereka mengembangkan kepribadian yang bijaksana,
yang mempertimbangkan nilai-nilai kebaikan dalam setiap keputusan dan
tindakannya.

4.6. Membangun Komunitas yang Mendorong Kebaikan

Lingkungan pergaulan memiliki pengaruh besar pada pembentukan karakter.
Al-Ghazali melihat komunitas yang baik sebagai kunci jiwa yang baik.Sekolah
membentuk berbagai kelompok belajar positif, seperti klub diskusi keagamaan,
komunitas literasi, dan program mentoring antara siswa senior dan junior untuk saling
membimbing.

Dampak pada Siswa: Pergaulan siswa menjadi terarah dan suportif. Mereka
berada dalam atmosfer yang saling memotivasi untuk belajar dan berakhlak mulia.
Lingkungan ini memastikan pertumbuhan karakter berjalan secara sehat dan
berkelanjutan.

Implementasi filsafat pendidikan Al-Ghazali secara holistik ini berhasil
memajukan peserta didik melampaui capaian akademis. Pendidikan ini membentuk
insan yang shalih, pribadi yang berilmu, beradab mulia, mampu mengendalikan diri
dari dorongan negatif, dan memberikan manfaat nyata bagi sesama.

KESIMPULAN

Warisan pemikiran pendidikan Islam dari Imam al-Ghazali memberikan kontribusi
yang sangat besar bagi upaya pembangunan kepribadian dan sumber daya manusia pada
masa kini. Melalui gagasan-gagasannya, al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan
bukan hanya proses menambah pengetahuan, tetapi juga proses penyempurnaan diri
manusia secara menyeluruh. Baginya, manusia yang terdidik bukan sekadar seseorang
yang cerdas secara intelektual, tetapi seseorang yang memiliki akhlak yang baik, hati
yang bersih, serta perilaku yang selaras dengan nilai-nilai Islam.

Imam al-Ghazali memandang bahwa tujuan akhir pendidikan adalah tercapainya
kesempurnaan akhlak dan kedekatan hamba kepada Allah. Karena itu, pendidikan harus
mampu menumbuhkan nilai kejujuran, amanah, kesabaran, kerendahan hati, serta
kemampuan untuk mengendalikan hawa nafsu. Konsep ini sangat relevan untuk
membentuk pribadi yang tidak hanya sukses secara akademik, tetapi juga matang secara
moral dan emosional. Dalam konteks modern, nilai-nilai tersebut menjadi fondasi
penting untuk menghasilkan sumber daya manusia yang berintegritas, berkarakter kuat,
dan mampu diandalkan dalam kehidupan sosial maupun profesional.

Selain itu, al-Ghazali menekankan pentingnya keseimbangan antara aspek akal dan
hati. IImu pengetahuan harus didukung dengan kemurnian niat dan akhlak yang baik
agar tidak menjadi alat untuk kesombongan atau kerusakan. Pendidikan yang baik
menurut beliau adalah pendidikan yang menanamkan kebijaksanaan, kedisiplinan, dan
tanggung jawab. Dari sini dapat dipahami bahwa pembangunan sumber daya manusia
tidak dapat dilepaskan dari pembinaan karakter, karena kualitas suatu bangsa sangat
ditentukan oleh kualitas moral dan spiritual warganya.



Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan
Sumber Daya Manusia

Peninggalan pemikiran al-Ghazali juga memberikan panduan tentang metode
pendidikan yang efektif, seperti keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan penanaman nilai
sejak dini. Strategi ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak bisa instan, tetapi
harus dilakukan secara terus-menerus melalui hubungan yang baik antara pendidik dan
peserta didik. Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, dunia pendidikan dapat
menghasilkan generasi yang berakhlak, kreatif, mandiri, dan memiliki kemampuan
berpikir yang kritis serta bertanggung jawab.

Secara keseluruhan, warisan filsafat pendidikan Imam al-Ghazali sangat relevan
untuk menjawab tantangan zaman. Di tengah pesatnya perkembangan teknologi dan
arus globalisasi, pemikiran beliau mampu menjadi pedoman untuk menciptakan
manusia yang tidak hanya unggul dari segi kompetensi, tetapi juga memiliki fondasi
moral dan spiritual yang kuat. Jika nilai-nilai pendidikan al-Ghazali diterapkan secara
konsisten, maka pembangunan kepribadian dan sumber daya manusia yang berkualitas
akan lebih mudah dicapai, sehingga menghasilkan generasi yang mampu memberikan
kontribusi positif bagi masyarakat, agama, dan kemajuan bangsa.

REFERENSI
Abu Bakar, Y. (2017). Filsafat Pendidikan Islam.

Alvionita, L., & Sunaryo, U. (2023). KONSEP PENDIDIKAN AGAMA ISLAM PERSPEKTIF IMAM AL-
GHAZALI. Unisan Jurnal, 1(5), 231-240.

Asyikin, N., Wahyuni, W., & Rafelia, W. (2024). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-
Ghazali: Mengembangkan Kearifan Spritual Dalam Proses Pembelajaran. Journal of
Management Education Social Sciences Information and Religion, 1(2), 227-234.

Basori, B., Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gusnita, W. (2025). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam
Imam Al-Ghazali. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2), 135—-155.

Dirsa, A. (2023). Implementasi Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang Pendidikan Karakter.
Academy of Education Journal.

Fadli, A. (2017). Konsep Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Sistem
Pendidikan Di Indonesia. El-Hikam, 10(2), 276-299.

Firdasari, A. A. R., & Bakar, M. Y. A. (2025). Pendidikan Islam perspektif Al-Ghazali: Integrasi
Nilai-Nilai Spiritual dan Akhlak Dalam Pembelajaran. PUTIH: Jurnal Pengetahuan Tentang
IImu Dan Hikmah, 10(1), 73-92.

Jannah, S. N. S., Elwidat, F. S., & Bakar, M. Y. A. (2024). Urgensi Filsafat Pendidikan Islam
Dalam Membentuk Sumber Daya Manusia Yang Berkualitas Di Era Modernisasi. Jurnal
IImiah Penelitian Mahasiswa, 2(6), 311-323.

172 | JIPM - Vol. 4 No. 1 Februari 2026



Kurniawati, 1., Silvya, W., & Sari, H. P. (2023). Pemikiran Al-Ghazali tentang filsafat pendidikan
Islam dan pembentukan karakter: Relevansinya untuk masyarakat. Tawshiyah: Jurnal
Sosial Keagaman Dan Pendidikan Islam, 18(2), 57-72.

Maulindah, D., & Bakar, M. Y. A. (2024). Tarbiyah, Ta’lim, Ta’dib: Pilar Pendidikan Islam Dalam
Membentuk Generasi Berkarakter. JOURNAL SAINS STUDENT RESEARCH, 2(6), 257-269.

Nurhidayat, M., Attamimi, S., & Dzakiah, D. (2023). The Concept of Education According to Al-
Ghazali. Proceeding of International Conference on Islamic and Interdisciplinary Studies,
2, 661-665.

Putra, A. A. (2016). Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali. Jurnal
Pendidikan Agama Islam Al-Tharigah, 1(1), 41-54.

Rasyidah, A. (2020). Konsep Pendidikan Menurut Al-Ghazali. FIKRUNA: Jurnal lImiah
Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 2(1), 1-14.

Romansah, R., Aisy, R. R., Hidayat, W., & Indriana, D. (2024). Pendidikan Islam: Konsep
Pemikiran Filsafat Pendidikan Islam Imam Ghazali. Jurnal Intelek Dan Cendikiawan
Nusantara, 1(2), 2824-2832.

Royani, R., Lubis, A., & Helmi, T. (2023). Konsep Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevensinya
Dengan Sistem Pendidikan Karakter Di Indonesia. Baitul Hikmah: Jurnal llmiah Keislaman,
1(1), 39-51.

Sef, W., & Bakar, M. Y. A. (2024). Relevansi pendidikan perspektif Al-Ghazali terhadap
paradigma pendidikan Islam di Indonesia. Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan limu
Pengetahuan, 21(1), 93-107.



