
 
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa 
Vol.4, No.1 Februari 2026 
e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 160-173 

DOI: https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.1846 

 

Received Desember , 2025; Revised Desember, 2025; Accepted Februari , 2026 
* adelianav06@gmail.com 

 
 
 
 

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk 

Pembangunan Kepribadian dan Sumber Daya Manusia 
 

Naviza Adelia Karisma1  
Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

Jihan Sunniyah Syakuuroh Ni’mah2  
Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

Zayyin Ahmad Fuadi3 

Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

M. Yunus Abu Bakar4 

Pendidikan Bahasa Arab, Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

 
Kampus 1, Jalan Ahmad Yani No. 117, Surabaya 

1adelianav06@gmail.com 

2jihanapril214@gmail.com 
3ahmadfadzayyahmadfad@gmail.com 

4elyunusy@uinsa.ac.id 

 

 

Abstract The legacy of the philosophy of Islamic education has made a great contribution in 

shaping personalities and human resources that are moral, intelligent, and useful. The thoughts 

of world Muslim figures such as Al-Ghazali have laid the philosophical foundation for education 

that not only emphasizes cognitive aspects, but also spiritual, moral, and social. Through their 

view, education is understood as a means of self-improvement towards kamil people—perfect 

humans who function as caliphs on earth. This article aims to examine the main values of the 

legacy of Islamic education philosophy and its relevance in the development of personality and 

the quality of human resources in the modern era. The method used is library research with a 

descriptive qualitative approach. The results of the study show that the integration of ethical, 

intellectual, and spiritual values from the philosophy of Islamic education can be the basis for the 

development of character and human resources that are balanced between worldly and ukhrawi. 

Keywords: Philosophy of Islamic Education, Al-Ghazali, Personality, Human Resources 

 

Abstrak. Warisan filsafat pendidikan Islam memiliki kontribusi besar dalam membentuk 

kepribadian dan sumber daya manusia yang berakhlak, cerdas, serta berdaya guna. Pemikiran para 

tokoh Muslim dunia seperti Al-Ghazali telah meletakkan dasar filosofis bagi pendidikan yang 

tidak hanya menekankan aspek kognitif, tetapi juga spiritual, moral, dan sosial. Melalui 

pandangan mereka, pendidikan dipahami sebagai sarana penyempurnaan diri menuju insan 

kamil—manusia paripurna yang berfungsi sebagai khalifah di muka bumi. Artikel ini bertujuan 

untuk mengkaji nilai-nilai utama dari warisan filsafat pendidikan Islam dan relevansinya dalam 

pengembangan kepribadian serta kualitas sumber daya manusia di era modern. Metode yang 

digunakan adalah studi pustaka (library research) dengan pendekatan kualitatif deskriptif. Hasil 

kajian menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai etika, intelektual, dan spiritual dari filsafat 

pendidikan Islam mampu menjadi dasar pembangunan karakter dan sumber daya manusia yang 

berimbang antara duniawi dan ukhrawi. 

Kata kunci: Filsafat Pendidikan Islam, Imam Al Ghazali , Kepribadian, Sumber Daya Manusia. 

 

 

mailto:1adelianav06@gmail.com
mailto:1adelianav06@gmail.com
mailto:2jihanapril214@gmail.com
mailto:3ahmadfadzayyahmadfad@gmail.com
mailto:4elyunusy@uinsa.ac.id


LATAR BELAKANG 

Pendidikan merupakan fondasi utama dalam membentuk arah perkembangan 

manusia. Ia tidak hanya berfungsi menanamkan ilmu pengetahuan, namun juga berperan 

besar dalam menguatkan karakter, membangun nilai-nilai moral, dan membantu 

seseorang tumbuh menjadi pribadi yang matang. Di era modern ini, pendidikan berada di 

tengah pusaran berbagai masalah: menurunnya etika sosial, krisis identitas, tekanan 

kompetisi global, hingga tuntutan skill yang semakin rumit. Semua ini menunjukkan 

bahwa pendidikan yang menitikberatkan aspek kognitif saja tidak lagi cukup.  

Dalam tradisi keilmuan Islam, pendidikan sejak dahulu dipahami sebagai proses 

menyempurnakan manusia, baik dari sisi intelektual, moral, maupun spiritual. Tokoh 

yang memberikan kontribusi paling mendalam dalam bidang ini adalah Imam Abu Hamid 

Al-Ghazali, seorang ulama sekaligus pemikir besar abad ke-11. Pandangan beliau 

menekankan keseimbangan antara akal dan hati, antara ilmu dan akhlak, serta antara 

kebutuhan dunia dan akhirat. 

Pemikiran Al-Ghazali menjadi sangat relevan untuk menjawab kebutuhan 

pembangunan sumber daya manusia (SDM) masa kini. SDM yang unggul bukan hanya 

yang berkompeten secara teknis, tetapi juga memiliki integritas, empati, kejujuran, 

keteguhan spiritual, dan komitmen etika. Oleh sebab itu, menelaah kembali warisan 

pemikiran Al-Ghazali tentang pendidikan dapat memberikan inspirasi dalam merancang 

sistem pendidikan yang mampu membangun manusia secara utuh. 

KAJIAN TEORITIS 

Imam Al-Ghazali lahir di Thus, Khurasan, pada tahun 1058 M dengan nama 

lengkap Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali al-Tusi. 

Sejak kecil ia dikenal cerdas dan haus ilmu. Setelah menempuh pendidikan dasar di kota 

kelahirannya, ia melanjutkan studi ke pusat-pusat ilmu ternama, salah satunya Madrasah 

Nizamiyah Nishapur, tempat ia berguru kepada Imam al-Haramain al-Juwayni. 

Kemampuannya membuatnya diangkat sebagai profesor di Nizamiyah Baghdad, 

institusi paling prestisius pada masanya. Namun, di puncak ketenaran itu ia mengalami 

krisis spiritual yang membuatnya meninggalkan jabatan dan kehidupan duniawi untuk 

mencari kedalaman makna hidup melalui tasawuf. Perjalanan batin yang panjang tersebut 

memperkaya pemikirannya dan melahirkan karya-karya monumental seperti Ihya’ 

Ulumuddin. 

Imam Al-Ghazali wafat pada tahun 1111 M dan dikenang sebagai salah satu tokoh 

Islam terbesar yang berhasil mengharmonikan antara filsafat, fikih, dan tasawuf. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak 

pada penelusuran dan analisis pemikiran tokoh-tokoh filsafat pendidikan Islam. Data 

dikumpulkan melalui teknik dokumentasi dengan menelaah literatur yang relevan. 

Analisis data dilakukan menggunakan metode analisis isi (content analysis) dengan 

langkah reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. 



 
 
 
 

   

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan 

Sumber Daya Manusia 

162       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 

 
 

Penelitian ini menggunakan pendekatan historis-filosofis dan komparatif untuk 

menelusuri konteks dan membandingkan pemikiran para tokoh. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Biodata dan Latar Kehidupan Al-Ghazali 

Kisah hidup Muhammad bin Muhammad bin Muhammad Al-Ghazali (w. 505 H 

/ 1111 M) dimulai dari latar belakang sederhana di kota Thus, Khurasan, pada tahun 450 

H / 1058 M. Lahir dari seorang pemintal benang yang meskipun hidup bersahaja, 

memiliki penghormatan mendalam terhadap ilmu pengetahuan dan ulama. Ayahnya 

menyimpan harapan mulia agar putranya kelak menjadi individu yang berpengetahuan 

luas dan memberi manfaat bagi masyarakat—sebuah doa yang terwujud dalam skala yang 

monumental. 

Masa kecil Al-Ghazali diwarnai oleh wafatnya sang ayah, yang kemudian 

menitipkan Muhammad dan saudaranya kepada seorang sahabat sufi. Dalam lingkungan 

kesederhanaan inilah, bakat intelektual Al-Ghazali mulai terasah. Ia menunjukkan 

kecerdasan yang luar biasa, daya ingat yang kuat, dan dahaga yang tak pernah terpuaskan 

akan ilmu. Perjalanan menuntut ilmunya membawanya dari satu madrasah ke madrasah 

lain, melintasi kota-kota. 

Puncak awal perjalanan akademiknya adalah di Naysabur (Nishapur), jantung 

pusat studi Islam kala itu. Di sana, ia menjadi murid dari ulama besar Imam Al-Haramain 

Al-Juwaini, seorang otoritas dalam Fiqh, Ushul Fiqh, dan Teologi Asy‘ari. Di bawah 

bimbingan Juwaini, kejeniusan Al-Ghazali mekar sepenuhnya. Ia dengan cepat diakui 

sebagai murid yang paling cerdas, memiliki kemampuan analisis yang tajam, dan 

wawasan yang luas.(Romansah et al., 2024) 

Setelah kepergian gurunya, reputasi Al-Ghazali melambung tinggi. Ia diundang 

oleh Nizham al-Mulk, Wazir Agung Kesultanan Saljuk, untuk menduduki posisi guru 

besar di Universitas Nizhamiyah Baghdad. Pada usia yang relatif muda (tiga puluh empat 

tahun), Al-Ghazali telah mencapai puncak prestise akademis dunia. Majelisnya di 

Baghdad menjadi kiblat para pelajar, filosof, dan cendekiawan dari berbagai penjuru, dan 

setiap ajarannya menjadi rujukan utama. 

Namun, ironisnya, di tengah gemerlapnya kehormatan dan pengakuan duniawi, 

Al-Ghazali justru mengalami krisis eksistensial dan batin yang mendalam. Ia mulai 

mempertanyakan hakikat niatnya—apakah motivasinya mengajar murni demi Tuhan 

ataukah terselubung oleh ambisi ketenaran. Baginya, ilmu tidak cukup hanya dipahami 

secara teoritis, melainkan harus menjadi jalan transformatif menuju keselamatan spiritual. 

Kegelisahan ini mencapai klimaksnya ketika ia mengalami hambatan psikologis hingga 

lidahnya kelu, tidak mampu lagi mengajar. Meskipun para tabib mendiagnosisnya sakit 

fisik, Al-Ghazali menyadari bahwa sumber penderitaannya berasal dari konflik di dalam 

hatinya. 

Pada akhirnya, ia membuat keputusan drastis: meninggalkan Baghdad secara 

diam-diam, melepaskan semua jabatan, murid, dan kemasyhuran. Ia memulai 

pengembaraan spiritual ke Syam (Suriah), Yerusalem, dan Hijaz, menjalani kehidupan 

yang tertutup, fokus pada ibadah, dan kontemplasi di masjid-masjid. Dalam masa 

penyepian (khalwat) rohani inilah ia menyusun karya agungnya, Ihya’ ‘Ulum ad-Din 



(Menghidupkan Ilmu-Ilmu Agama). Kitab ini merupakan sintesis yang luar biasa antara 

hukum agama (Fiqh), etika (Akhlak), dan spiritualitas mistis (Tasawuf), menyajikan 

pandangan holistik tentang agama. 

Setelah bertahun-tahun dalam pengembaraan, Al-Ghazali kembali mengajar, 

namun dengan pendekatan dan skala yang jauh berbeda. Ia menetap di Thus dan 

mendirikan madrasah kecil dekat rumahnya. Di sana, ia mengajar dengan ketulusan 

hakiki yang telah lama ia cari, jauh dari hiruk-pikuk kekuasaan. Murid-murid yang datang 

tidak lagi mencari prestise, melainkan mencari cahaya ilmu yang memancar dari 

pengalaman spiritualnya. 

Pada 14 Jumadil Akhir 505 H / 1111 M, Imam Al-Ghazali mengakhiri perjalanan 

hidupnya. Kisah menyebutkan ia meninggal dalam keadaan tenang setelah berwudhu, 

mengenakan kain kafan, dan berkata kepada saudaranya, "Aku siap menuju kepada Rabb-

ku." 

Hingga hari ini, gelar Hujjatul Islam (Argumentator Islam) yang disandangnya 

tetap relevan. Karya-karyanya menjadi kurikulum inti di lembaga-lembaga pendidikan 

Islam di seluruh dunia. Al-Ghazali dikenang bukan hanya sebagai ahli syariat, melainkan 

sebagai sosok yang berhasil menyatukan kedalaman intelektual dengan kesucian spiritual. 

Ia melampaui gelar ulama; ia adalah seorang penunjuk jalan yang mengajarkan umat 

bahwa pencarian kebenaran sejati harus dimulai dari integritas diri dan kerohanian, bukan 

hanya teori. 

2. Konsep Pendidikan Islam Menurut Al-Ghazali 

Konsep pendidikan Islam pada dasarnya merupakan proses penanaman nilai-

nilai yang selaras dengan ajaran Islam, dengan menjadikan al-Qur’an dan Sunnah Nabi 

Muhammad saw. sebagai rujukan utama. Secara keseluruhan, sistem pendidikan Islam 

memiliki corak religius dan berlandaskan etika dalam menentukan tujuan serta arah 

pengembangannya. Pemikiran pendidikan Al-Ghazali pun secara umum bercirikan 

nilai-nilai keagamaan dan etis, yang banyak dipengaruhi oleh penguasaannya dalam 

bidang tasawuf. 

Bagi Al-Ghazali, pendidikan yang ideal adalah pendidikan yang membawa 

manusia semakin dekat kepada Allah. Melalui pendidikan, seseorang dapat meraih 

kebahagiaan baik di dunia maupun di akhirat serta menyebarkan berbagai bentuk 

kebaikan. Karena itu, dunia pendidikan perlu memperhatikan sejumlah faktor penting 

agar tujuan tersebut tercapai. Ia menegaskan bahwa ilmu harus ditempatkan pada posisi 

yang mulia, sebab menghormati ilmu merupakan sebuah keharusan. Dari penghormatan 

itulah kemudian lahir penghormatan kepada guru. Menurut Al-Ghazali, ilmu adalah 

teman ketika seseorang sendirian, sahabat saat kesunyian, petunjuk dalam urusan 

agama, serta sumber kekuatan ketika menghadapi kekurangan maupun kesulitan.(Fadli, 

2017) 

Selain itu, salah satu aspek terpenting dalam memahami pemikiran pendidikan 

Al-Ghazali adalah pandangannya tentang hakikat hidup dan nilai-nilai kehidupan, yang 

sejalan dengan filsafat hidupnya. Ia juga menekankan perlunya kurikulum yang disusun 

proporsional dan sesuai tahap perkembangan. Perhatiannya yang begitu besar terhadap 

pentingnya ilmu membuatnya memberi nasihat bahwa pendidikan anak harus dimulai 

sejak usia dini, karena perkembangan anak pada masa kecil akan sangat menentukan 

kepribadiannya kelak ketika dewasa. Jika sejak kecil ia diarahkan pada kebaikan, maka 

besar kemungkinan ia akan tumbuh menjadi pribadi yang baik. 



 
 
 
 

   

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan 

Sumber Daya Manusia 

164       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 

 
 

Konsep pendidikan menurut Al-Ghazali dapat dipahami melalui pemikirannya 

mengenai berbagai aspek yang berkaitan dengan proses pendidikan itu sendiri, mulai 

dari tujuan pendidikan, peran pendidik, karakter peserta didik, penggunaan alat-alat 

pendidikan, hingga pengaruh lingkungan terhadap perkembangan anak didik.(Alvionita 

& Sunaryo, 2023) 

Bagi Al-Ghazali, pendidikan bukan sekadar proses mencari ilmu, tetapi jalan 

untuk mendekatkan diri kepada Allah (taqarrub ila Allah) dan meraih kebahagiaan di 

dunia serta di akhirat. Ia membedakan ilmu menjadi dua jenis: 

 Ilmu fardhu ‘ain, yakni ilmu yang wajib dipelajari setiap individu seperti 

ilmu agama dan akhlak. 

 Ilmu fardhu kifayah, yaitu ilmu yang berguna bagi kepentingan bersama 

seperti kedokteran, matematika, atau ilmu sosial.(Putra, 2016) 

Menurut Al-Ghazali, pendidikan harus mampu membentuk manusia yang tidak 

hanya cerdas, tetapi juga berakhlak mulia. Guru memegang peran penting sebagai 

pendidik spiritual  bukan hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga menanamkan 

keikhlasan, kesopanan, dan nilai moral kepada peserta didik. 

Dalam pandangan Al-Ghazali, metode pengajaran terutama dalam pendidikan 

agama  memiliki peran yang sangat penting bagi pembentukan karakter anak sejak dini. 

Ia menekankan bahwa pendidikan agama harus disampaikan dengan penuh keteladanan, 

karena anak-anak belajar bukan hanya dari apa yang diajarkan, tetapi juga dari apa yang 

mereka lihat dan rasakan dari gurunya. Oleh karena itu, seorang guru tidak hanya 

berfungsi sebagai penyampai ilmu, tetapi juga sebagai teladan moral yang membentuk 

akhlak peserta didik.(Basori et al., 2025) 

Tujuan pendidikan menurut Al-Ghazali adalah taqarrub ilallah (mendekat kepada 

Allah) untuk meraih kebahagiaan dunia-akhirat, di mana manusia sempurna adalah yang 

selalu berusaha mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. Pendidikan tidak hanya 

intelektual, melainkan juga membentuk akhlak mulia melalui pembersihan jiwa dan 

penghiasan moral.(Nurhidayat et al., 2023) 

Al-Ghazali melihat pendidikan sebagai hubungan personal antara guru dan murid, 

di mana keduanya saling berinteraksi secara mendalam. Dari sini, ia menegaskan bahwa 

keteladanan merupakan metode pengajaran yang paling utama. Ia membagi metode 

pendidikan menjadi dua bagian penting: pertama, metode pendidikan agama, yang 

berfokus pada pembentukan keyakinan dan akidah. Hal ini menuntut pendekatan yang 

lebih mendalam karena menyentuh aspek keimanan dan kepribadian. Kedua, metode 

pendidikan akhlak, yang bertujuan membersihkan jiwa dari sifat tercela dan 

menumbuhkan karakter mulia. 

Untuk mencapai tujuan tersebut, Al-Ghazali menganjurkan penggunaan metode 

latihan, pembiasaan, serta nasihat dan anjuran sebagai sarana membentuk kepribadian 

yang baik. Menurutnya, guru ideal adalah sosok yang cerdas, berakhlak mulia, dan 

memiliki semangat mengajar yang tinggi. Guru yang memiliki akal yang tajam, moral 

yang baik, dan fisik yang kuat akan mampu menjadi panutan serta menjalankan tugasnya 

dalam mendidik dan membimbing murid dengan sebaik-baiknya.(Rasyidah, 2020) 

 

3. Pengaruh Filsafat Pendidikan Terhadap Kepribadian Peserta didik menurut 

Imam Al Ghazali 

 

Pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting dalam proses pembentukan 

kepribadian seseorang. Pemahaman tentang kepribadian menjadi fondasi untuk mengenal 



diri, sehingga setiap Muslim mampu mengendalikan hawa nafsu, menjauhi perilaku yang 

menyimpang, dan menuntun dirinya menuju kebaikan melalui tindakan yang benar. 

Pemahaman tersebut sekaligus menjadi landasan untuk menjalani hidup sesuai fitrah serta 

menjadi pedoman dalam mencapai kehidupan yang damai, dinamis, dan penuh 

kebahagiaan di dunia maupun di akhirat. 

Pembentukan kepribadian dalam pendidikan Islam mencakup berbagai aspek seperti 

sikap, karakter, respon, tindakan, dan perilaku. Proses pembentukan ini umumnya bersifat 

menetap dan dilakukan melalui beberapa pendekatan, termasuk kajian tentang tipe-tipe 

kepribadian, tingkat kematangan kesadaran beragama, serta karakteristik orang-orang 

yang beriman. Jika melihat kondisi pendidikan di Indonesia saat ini, sistem yang ada 

belum sepenuhnya mampu melahirkan pribadi-pribadi Muslim yang kuat, mandiri, dan 

berkepribadian Islami. Akibatnya, masih banyak individu yang mudah terjerumus dalam 

perilaku negatif seperti korupsi, kriminalitas, dan pengkhianatan amanah. 

Oleh karena itu, pembentukan kepribadian dalam pendidikan Islam harus 

dilaksanakan berdasarkan nilai-nilai al-Qur’an dan Sunnah sebagai identitas keislaman. 

Selain itu, pendidikan harus mampu mengimbangi perkembangan zaman, mengatasi 

ketertinggalan, serta berperan dalam memberantas kebodohan dan kemiskinan. Konsep 

kepribadian dalam pendidikan Islam pada dasarnya tidak dapat dipisahkan dari ajaran 

Islam itu sendiri, karena keduanya saling berkaitan dan saling memperkuat. 

Dengan demikian, ketika membahas kepribadian dalam pendidikan Islam, yang 

dibicarakan adalah proses membentuk seseorang agar memiliki identitas diri yang 

tercermin dari keseluruhan perilaku dan sikap hidup yang berlandaskan nilai-nilai 

agama.(Abu Bakar, 2017) 

Secara praktis, filsafat pendidikan Islam memiliki peran yang sangat penting dalam 

menawarkan berbagai solusi terhadap persoalan yang muncul dalam dunia pendidikan 

Islam, sekaligus memberikan arah yang jelas bagi penyelenggaraannya. Beberapa peran 

praktis tersebut antara lain: 

a) Filsafat pendidikan Islam membantu mengungkap problem-problem yang 

dihadapi pendidikan Islam melalui proses refleksi mendalam untuk 

menelusuri akar penyebabnya. Dengan memahami sumber persoalan, 

pendidikan Islam dapat diarahkan pada perbaikan yang lebih tepat. 

b) Filsafat pendidikan Islam memberikan pandangan khusus tentang hakikat 

manusia berdasarkan nilai-nilai Islam. Pemahaman mengenai esensi manusia 

ini berkaitan erat dengan perumusan tujuan pendidikan. Filsafat pendidikan 

berperan menguraikan tujuan umum pendidikan Islam menjadi tujuan-tujuan 

khusus yang jelas dan dapat dioperasionalkan. Tujuan yang lebih terperinci 

ini sangat penting karena menjadi pedoman bagi pelaksanaan kegiatan 

pendidikan. Melalui kajian tentang manusia, filsafat pendidikan Islam 

menyimpulkan bahwa setiap individu memiliki potensi bawaan yang perlu 

diasah dan dikembangkan. 

c) Dalam menghadapi tantangan pendidikan masa kini, filsafat pendidikan Islam 

berfungsi sebagai alat analisis untuk menilai apakah penyelenggaraan 

pendidikan Islam telah sesuai dengan arah idealnya. Dari sini dapat diketahui 

titik lemah yang perlu dibenahi serta alternatif pengembangan yang 

diperlukan untuk meningkatkan mutu pendidikan. 

Dengan demikian, ruang lingkup filsafat pendidikan Islam jauh lebih luas daripada 

sekadar memberikan arahan konsep. Ini dapat dipahami karena pendidikan merupakan 

sistem yang kompleks, mencakup aspek-aspek yang bersifat praktis-empiris hingga yang 



 
 
 
 

   

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan 

Sumber Daya Manusia 

166       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 

 
 

filosofis dan teoretis. Ruang lingkup tersebut dapat dikaji dari berbagai perspektif. 

Menurut Bukhari, terdapat dua dimensi utama: lingkungan pendidikan dan jenis 

permasalahan pendidikan. Sementara itu, Soedomo menambahkan dua dimensi lainnya 

agar pemahaman menjadi lebih komprehensif, yaitu dimensi waktu dan dimensi ruang 

atau geografi. 

Pada dimensi lingkungan pendidikan, pembahasan mencakup pendidikan dalam 

keluarga, pendidikan di sekolah, serta proses pendidikan di luar sekolah. Sedangkan 

dalam dimensi jenis permasalahan pendidikan, cakupan analisis meliputi persoalan-

persoalan mendasar dalam pendidikan, struktur kelembagaan pendidikan, dan berbagai 

tantangan operasional yang muncul dalam praktik pendidikan.(Jannah et al., 2024) 

Dalam pandangan Imam Al-Ghazali, pendidikan bukan sekadar proses 

mentransfer ilmu, tetapi merupakan upaya penyucian jiwa dan pembentukan akhlak. 

Karena itu, filsafat pendidikannya sangat menekankan pembinaan kepribadian peserta 

didik secara menyeluruh baik akal, hati, maupun perilakunya.(Firdasari & Bakar, 2025) 

Menurut Al-Ghazali, manusia sejak lahir bagaikan kertas putih yang dapat 

dibentuk melalui pendidikan. Ilmu menjadi cahaya yang menuntun akal, sementara akhlak 

menjadi cerminan kedewasaan spiritual seseorang. Dengan demikian, pendidikan ideal 

harus membimbing peserta didik agar tidak hanya cerdas dalam berpikir, tetapi juga bersih 

hati dan terarah perbuatannya. 

Al-Ghazali melihat pendidikan sebagai upaya membentuk karakter secara 

menyeluruh, meliputi pemurnian jiwa (tazkiyah al-nafs), penguasaan pengetahuan 

keagamaan wajib (fardhu ’ain), serta penerapan akhlak terpuji guna meraih kesempurnaan 

diri manusia. Ia mengklasifikasikan ilmu menjadi kategori wajib terkait agama dan 

ibadah, serta yang dianjurkan bila memberi manfaat nyata, dengan menjadikan hati 

sebagai inti pembinaan moral dan rohani. Pendekatan holistiknya memadukan elemen 

tasawuf untuk pengembangan kepribadian serta aspek pragmatis demi aplikasi praktis 

dalam kehidupan.(Sef & Bakar, 2024) 

Seorang peserta didik, dalam kerangka pemikiran Al-Ghazali, akan memiliki 

kepribadian yang utuh apabila ia dididik berdasarkan nilai-nilai tauhid, adab, dan 

keikhlasan. Penanaman akhlak menempati posisi tertinggi, karena baginya pintu menuju 

kebahagiaan dunia dan akhirat terletak pada keluhuran budi. Oleh karena itu, guru tidak 

hanya berfungsi sebagai penyampai ilmu, melainkan juga teladan moral yang harus 

dicontoh oleh peserta didik. 

Pengaruh filsafat pendidikan Al-Ghazali terhadap kepribadian peserta didik 

terlihat dalam penekanannya pada: 

a.) Pembentukan akhlak mulia, sehingga peserta didik tumbuh menjadi manusia 

yang jujur, rendah hati, disiplin, dan bertanggung jawab. 

b.) Penyucian jiwa, agar peserta didik terbebas dari sifat-sifat buruk seperti 

sombong, iri, dan tamak. 

c.) Pemurnian niat dalam menuntut ilmu, yaitu belajar bukan sekadar untuk dunia 

atau prestise, tetapi untuk mendekatkan diri kepada Allah dan memberi 

manfaat bagi sesama. 

d.) Keseimbangan antara akal dan moral, sehingga kecerdasan intelektual tidak 

berdiri sendiri tanpa bimbingan etika. 

Dengan landasan ini, Al-Ghazali menggambarkan pendidikan sebagai proses 

membentuk manusia yang shalih, berilmu, dan berkarakter seimbang. Hasil akhirnya 

adalah kepribadian yang matang yang mampu mengenali dirinya, memahami Tuhannya, 

dan berperan secara positif di tengah masyarakat. 



 

4. Implementasi Filosofi Pendidikan Al-Ghazali: Membentuk Insan yang Utuh 

Permasalahan besar yang sedang dihadapi dunia pendidikan saat ini adalah 

semakin menurunnya moral dan akhlak peserta didik, khususnya para remaja. 

Fenomena ini tampak jelas melalui berbagai pemberitaan di media massa baik televisi, 

koran, maupun media daring yang hampir setiap hari menampilkan perilaku 

menyimpang. Tidak hanya tindakan kriminal di masyarakat, tetapi juga praktik korupsi, 

kolusi, dan nepotisme yang merambah sektor pemerintahan hingga swasta. Bahkan 

dunia pendidikan pun tidak luput dari masalah serupa, seperti kecurangan saat ujian, 

menyontek, serta tindakan plagiarisme yang mencerminkan lemahnya kejujuran. Semua 

ini menunjukkan bahwa karakter generasi muda kita sedang berada dalam kondisi yang 

mengkhawatirkan.(Royani et al., 2023) 

Melihat realitas tersebut, pendidikan karakter menjadi begitu mendesak untuk 

ditegakkan. Membangun karakter yang kokoh memerlukan proses pembinaan yang 

berkelanjutan; tanpa proses tersebut, perkembangan moral hanya akan seperti orang 

berjalan di tengah gelap tanpa penerang. Esensi pendidikan karakter adalah 

mengembangkan kecerdasan manusia secara utuh: kecerdasan berpikir, kecerdasan 

bersikap, dan kecerdasan bertindak. Karena itu, pendidikan karakter harus terus 

ditanamkan agar lahir generasi yang tidak hanya cerdas dan berprestasi, tetapi juga 

memiliki keteguhan moral. Semangat ini sejalan dengan nilai-nilai Pancasila yang 

mengarahkan bangsa Indonesia untuk membentuk manusia yang religius, humanis, 

berpersatuan, menjunjung nilai demokrasi, dan berkomitmen pada keadilan sosial. 

Banyak pemikir telah memberikan kontribusi terhadap pengembangan konsep 

pendidikan karakter, termasuk Imam Al-Ghazali, seorang tokoh besar dalam khazanah 

intelektual Islam. Karya-karya Al-Ghazali yang monumental menjadikannya rujukan 

hingga masa kini, tidak hanya dalam isu keagamaan tetapi juga dalam teori pendidikan 

dan pembentukan karakter. Pemikirannya tetap relevan dan terus dikaji oleh berbagai 

kampus, lembaga penelitian, maupun komunitas ilmiah di dunia Islam. Bahkan Ignaz 

Goldziher, sebagaimana dikutip oleh Baharuddin (2011), mengakui besarnya pengaruh 

Al-Ghazali dalam perkembangan sejarah intelektual Islam dan dalam pembentukan 

spiritualitas umat. Al-Ghazali bukan hanya ahli teologi atau tokoh tasawuf, tetapi juga 

pakar hukum, etika, logika, dan filsafat. Ia dianggap sebagai ilmuwan yang ensiklopedis 

karena begitu banyak disiplin ilmu yang dikuasainya. Kemampuannya menggabungkan 

berbagai perspektif keilmuan serta menyampaikan gagasannya dengan elegan membuat 

pemikiran Al-Ghazali tetap hidup dan terus dipelajari hingga kini.(Dirsa, 2023) 

Pendidikan menurut Al-Ghazali merupakan suatu proses yang humanis yang 

bertujuan untuk membimbing manusia sepanjang hidupnya dalam usaha mendekatkan 

diri kepada Tuhan, sehingga mereka dapat menjadi individu yang ideal. Al-Ghazali 

menguraikan hal-hal penting yang harus dipenuhi oleh siswa selama belajar: aktivitas 

belajar adalah suatu proses yang melibatkan jiwa, memerlukan fokus, dan harus didasari 

oleh sikap rendah hati. Mengenai kurikulum, dia memberikan perhatian khusus pada studi 

agama dan moralitas yang berdasarkan dua kecenderungan: kecenderungan spiritual dan 

tasawuf serta kecenderungan praktis. Ia berpendapat bahwa makna dan tujuan dari 

pendidikan Islam ialah usaha dan sasaran dalam membentuk individu yang sempurna. 

Dalam menyusun kurikulum, Al-Ghazali memiliki dua kecenderungan, yakni 

kecenderungan keagamaan dan kecenderungan praktik. Aspek-aspek dari materi 

pendidikan Islam dalam pandangan Al-Ghazali mencakup iman, akhlak, intelektual, 

sosial, dan warisan budaya. Menurutnya, seorang guru yang ideal tidak hanya cerdas dan 



 
 
 
 

   

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan 

Sumber Daya Manusia 

168       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 

 
 

berpikiran tajam, tetapi juga memiliki karakteristik yang baik dan terpuji.(Putra, 2016) 

Penerapan gagasan filosofis Al-Ghazali dalam dunia pendidikan bertujuan untuk 

membentuk pribadi peserta didik yang seimbang, tidak hanya cerdas secara intelektual, 

tetapi juga matang secara emosional dan spiritual. Berikut adalah contoh-contoh 

praktisnya serta dampaknya yang mendalam pada karakter siswa. 

 

4.1. Guru sebagai Cermin Karakter (Teladan) 

Sejalan dengan pentingnya pendidikan untuk mencapai tujuan pembentukan 

manusia yang berkarakter, Al-Ghazali memberikan sejumlah kriteria yang harus dimiliki 

seorang pendidik. Menurutnya, tidak semua orang layak menjadi guru; hanya mereka 

yang memenuhi etika dan kompetensi moral tertentu yang diperbolehkan terjun dalam 

dunia pendidikan. 

a) seorang pendidik harus memiliki empati dan kasih sayang yang tulus 

kepada peserta didiknya. Al-Ghazali bahkan menegaskan bahwa 

perhatian seorang guru terhadap muridnya lebih besar dibandingkan 

tanggung jawab seorang ayah terhadap anaknya. 

b) guru harus bekerja dengan niat yang ikhlas, tanpa mengharapkan 

pujian atau balasan dari murid. Ia memandang bahwa pengajar sejati 

bukanlah mereka yang mencari penghormatan duniawi, melainkan 

yang tulus menyampaikan ilmu. 

c) pendidik dituntut untuk menjaga kejujuran serta integritas. Mereka 

harus menjadi rujukan moral yang dapat dipercaya, termasuk tidak 

menyampaikan materi yang lebih sulit sebelum murid menguasai 

materi sebelumnya. Bagi Al-Ghazali, tujuan pembelajaran bukanlah 

semata-mata prestasi atau jabatan, melainkan mendekatkan diri 

kepada Allah. 

d) guru diharapkan memberi nasihat dengan cara yang lembut, 

menghindari kata-kata kasar, dan memilih pendekatan yang 

memotivasi, bukan yang melukai. 

e) pendidik hendaknya memiliki sikap lapang dada. Ia tidak boleh 

merendahkan disiplin ilmu yang bukan bidangnya, apalagi 

menjatuhkan sesama guru di hadapan murid. 

f) guru juga perlu mengetahui kemampuan, minat, dan potensi masing-

masing peserta didik agar dapat mengarahkannya pada kegiatan 

belajar yang sesuai. 

g) seorang pendidik harus mampu menghargai pendapat dan kapasitas 

orang lain, termasuk potensi yang dimiliki murid-muridnya. 

h) guru yang ideal adalah mereka yang memiliki keberanian untuk 

mengakui ketidaktahuan apabila memang suatu persoalan berada di 

luar batas pengetahuannya. Hal ini menunjukkan kerendahan hati dan 

kejujuran intelektual. 

i) pendidik harus mampu menyampaikan argumen yang benar. Jika 

ternyata ia salah, ia harus bersedia dikoreksi dan kembali pada 

kebenaran. 

Dalam konteks pendidikan Islam, semua etika tersebut menjadi kewajiban, karena 

murid sering kali melihat pendidik sebagai teladan utama. Dalam Ihya’ Ulumuddin, 

Al-Ghazali menggambarkan orang berilmu yang mengamalkan dan mengajarkan 

ilmunya sebagai hamba yang mulia di sisi Allah—bagaikan matahari yang menyinari 



dirinya dan orang lain . Mengemban tugas mengajar berarti memikul amanah besar, 

sehingga seorang guru harus menjaga adab dan kesungguhan ketika menyampaikan 

ilmu.(Sef & Bakar, 2024) 

 

Di lembaga pendidikan yang menerapkan filosofi ini, pendidik diposisikan 

sebagai "pendidik tanpa suara." Mereka menyadari bahwa akhlak lebih banyak 

diturunkan melalui tindakan nyata daripada ceramah. 

 Contoh Penerapan: Seorang guru, misalnya, selalu menjaga tutur kata yang 

lembut, datang tepat waktu, dan menunjukkan kesabaran saat berinteraksi dengan 

siswa, bahkan ketika menghadapi kesulitan belajar. 

 Dampak pada Siswa: Siswa secara alami mencontoh perilaku positif ini. Mereka 

mulai membiasakan diri untuk lebih menghargai waktu, bersikap hormat kepada 

sesama, dan memelihara suasana damai di kelas. Karakter guru yang mulia 

terinternalisasi lebih kuat daripada sekadar teori. 

 

4.2. Membangun Jati Diri Lewat Niat Belajar yang Murni 

Al-Ghazali menekankan pentingnya niat yang tulus sebagai fondasi bagi setiap 

pencarian ilmu. Ilmu harus dicari untuk mendekatkan diri kepada Sang Pencipta dan 

memberikan kemaslahatan bagi kemanusiaan. Di awal sesi belajar, siswa diajak 

melakukan refleksi diri untuk merumuskan ulang motivasi terdalam mereka dalam 

menuntut ilmu. Mereka didorong untuk menempatkan kebermanfaatan dan ketulusan 

sebagai tujuan utama, bukan sekadar nilai akademis. 

Siswa beralih dari motivasi eksternal (nilai, persaingan) menuju dorongan 

internal. Mereka berusaha memahami materi secara esensial, bukan sekadar 

menghafal. Perubahan niat ini menghasilkan pribadi yang lebih tenang, bertanggung 

jawab, dan memiliki ketahanan diri terhadap tekanan, sejalan dengan konsep 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa). 

 

4.3. Menginternalisasi Kebaikan melalui Kebiasaan Harian 

Prinsip Al-Ghazali menyatakan bahwa etika mulia harus dijadikan praktik, 

bukan sekadar pengetahuan. Akhlak dibentuk lewat pengulangan. Pendekatan holistik 

Al-Ghazali membangun kepribadian yang bertanggung jawab lewat tahapan hafalan, 

pemahaman, serta keyakinan akidah, yang sangat sesuai untuk kurikulum pendidikan 

Islam. Terhadap pengembangan SDM, ia mendorong penggabungan ilmu praktis 

dengan payung agama, mencetak khalifah yang produktif sekaligus bertakwa. 

Aplikasinya nyata pada pendidikan usia dini, yang memelihara fitrah anak secara 

bertahap hingga mencapai kedewasaan. Al-Ghazali menekankan integrasi ilmu, 

moralitas, dan spiritualitas dalam pendidikan, di mana pencarian ilmu tidak hanya 

bersifat intelektual tetapi juga spiritual dan moral. Konsep ini relevan dengan 

pendidikan modern yang membutuhkan pendekatan holistik untuk membentuk 

karakter siswa. Dengan demikian, pemikiran Al-Ghazali dapat menjadi landasan 

dalam pengembangan sistem pendidikan yang seimbang antara aspek akademik dan 

nilai-nilai moral-spiritual. Kontribusi penelitian ini terletak pada penegasan 

pentingnya pendekatan pendidikan holistik berbasis nilai-nilai spiritual dan etis dalam 

kurikulum modern, serta memberikan perspektif filosofis yang dapat memperkaya 

wacana pendidikan Islam dan praktik pendidikan kontemporer.(Kurniawati et al., 

2023) 



 
 
 
 

   

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan 

Sumber Daya Manusia 

170       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 

 
 

 Contoh Penerapan: Sekolah menerapkan kegiatan rutin yang berfokus pada aksi 

sosial sederhana, seperti: berbagi tanpa diminta, bergotong-royong membersihkan 

lingkungan, menjenguk yang sakit, dan membiasakan dzikir sebelum memulai 

aktivitas. 

 Dampak pada Siswa: Tindakan nyata ini menumbuhkan rasa empati, tanggung 

jawab kolektif, dan solidaritas. Siswa belajar bahwa manusia yang ideal adalah 

mereka yang mampu mengendalikan diri dan memberikan kontribusi positif 

kepada masyarakat, mengubah teori menjadi kepedulian yang nyata. 

 

4.4. Menumbuhkan Disiplin Diri dan Ketenangan Spiritual 

Pentingnya pengendalian diri (mujahadah) dan pembiasaan ibadah ditekankan 

Al-Ghazali untuk memperkokoh moral. Al-Ghazali menganggap pendidikan sebagai 

upaya transformasi pribadi yang memupuk potensi jasmani, akal budi, perasaan, dan 

rohani, dengan hati dijadikan pusat pembentukan sifat-sifat terpuji. Tujuannya 

mencapai insan sempurna yang peka akan kehidupan akhirat sekaligus bermanfaat di 

dunia fana, melalui langkah-langkah hafalan, pemahaman, penguatan keyakinan 

iman, serta pengokohan pemikiran rasional.(Kurniawati et al., 2023) 

Program seperti shalat berjamaah, pembacaan kitab suci rutin sebelum jam 

pelajaran, dan kegiatan muhasabah (introspeksi diri) mingguan dijadikan bagian tak 

terpisahkan dari kurikulum. Terjadi penurunan sifat emosional dan kegelisahan. Siswa 

belajar untuk menenangkan diri, berpikir dengan jernih sebelum bertindak, dan 

bersikap lebih santun. Disiplin spiritual ini membentuk pribadi yang rendah hati, 

memiliki kontrol diri yang kuat, dan lebih stabil secara emosional.(Asyikin et al., 

2024) 

 

4.5. Memadukan Kecerdasan dan Etika 

Pendidikan tidak boleh menciptakan individu yang hanya pintar tetapi tidak 

bermoral. Al-Ghazali menuntut keseimbangan antara ilmu dan akhlak. Generasi muda 

Muslim masa kini merupakan pilar utama bagi keberlanjutan peradaban Islam. Karena 

itu, para pemuda Muslim dituntut tidak hanya memahami ajaran agama dengan baik, 

tetapi juga mampu menguasai ilmu pengetahuan umum. Sinergi antara keduanya 

menjadi sangat penting agar mereka dapat meraih keberhasilan hidup, baik di dunia 

maupun di akhirat. 

Dalam konteks tersebut, pendidikan berbasis karakter dengan landasan nilai-

nilai keislaman menjadi semakin relevan. Pendidikan karakter berusaha menanamkan 

ajaran Islam secara mendalam sehingga siswa terbiasa mengamalkan akhlak mulia 

(akhlaqul karimah) dalam kehidupan sehari-hari. 

Melalui pendidikan Islam, peserta didik dapat belajar tentang keberanian, 

kesabaran, keikhlasan, dan keteguhan dalam meraih tujuan hidup. Nilai-nilai inilah 

yang nantinya memperkuat rasa percaya diri mereka serta membekali mereka dengan 

keberanian untuk menghadapi berbagai tantangan hidup.(Maulindah & Bakar, 2024) 

 

 Contoh Penerapan: Saat membahas materi sains atau teknologi, guru selalu 

mengaitkannya dengan dimensi etika. Misalnya, mendiskusikan tanggung jawab 

moral seorang ilmuwan agar pengetahuannya tidak merusak atau 

disalahgunakan. 

 Dampak pada Siswa: Siswa menyadari bahwa keberhasilan sejati tidak diukur 



dari kecerdasan semata. Mereka mengembangkan kepribadian yang bijaksana, 

yang mempertimbangkan nilai-nilai kebaikan dalam setiap keputusan dan 

tindakannya. 

 

4.6. Membangun Komunitas yang Mendorong Kebaikan 

Lingkungan pergaulan memiliki pengaruh besar pada pembentukan karakter. 

Al-Ghazali melihat komunitas yang baik sebagai kunci jiwa yang baik.Sekolah 

membentuk berbagai kelompok belajar positif, seperti klub diskusi keagamaan, 

komunitas literasi, dan program mentoring antara siswa senior dan junior untuk saling 

membimbing. 

Dampak pada Siswa: Pergaulan siswa menjadi terarah dan suportif. Mereka 

berada dalam atmosfer yang saling memotivasi untuk belajar dan berakhlak mulia. 

Lingkungan ini memastikan pertumbuhan karakter berjalan secara sehat dan 

berkelanjutan. 

Implementasi filsafat pendidikan Al-Ghazali secara holistik ini berhasil 

memajukan peserta didik melampaui capaian akademis. Pendidikan ini membentuk 

insan yang shalih, pribadi yang berilmu, beradab mulia, mampu mengendalikan diri 

dari dorongan negatif, dan memberikan manfaat nyata bagi sesama. 

 

 

 

KESIMPULAN 

Warisan pemikiran pendidikan Islam dari Imam al-Ghazali memberikan kontribusi 

yang sangat besar bagi upaya pembangunan kepribadian dan sumber daya manusia pada 

masa kini. Melalui gagasan-gagasannya, al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan 

bukan hanya proses menambah pengetahuan, tetapi juga proses penyempurnaan diri 

manusia secara menyeluruh. Baginya, manusia yang terdidik bukan sekadar seseorang 

yang cerdas secara intelektual, tetapi seseorang yang memiliki akhlak yang baik, hati 

yang bersih, serta perilaku yang selaras dengan nilai-nilai Islam. 

Imam al-Ghazali memandang bahwa tujuan akhir pendidikan adalah tercapainya 

kesempurnaan akhlak dan kedekatan hamba kepada Allah. Karena itu, pendidikan harus 

mampu menumbuhkan nilai kejujuran, amanah, kesabaran, kerendahan hati, serta 

kemampuan untuk mengendalikan hawa nafsu. Konsep ini sangat relevan untuk 

membentuk pribadi yang tidak hanya sukses secara akademik, tetapi juga matang secara 

moral dan emosional. Dalam konteks modern, nilai-nilai tersebut menjadi fondasi 

penting untuk menghasilkan sumber daya manusia yang berintegritas, berkarakter kuat, 

dan mampu diandalkan dalam kehidupan sosial maupun profesional. 

Selain itu, al-Ghazali menekankan pentingnya keseimbangan antara aspek akal dan 

hati. Ilmu pengetahuan harus didukung dengan kemurnian niat dan akhlak yang baik 

agar tidak menjadi alat untuk kesombongan atau kerusakan. Pendidikan yang baik 

menurut beliau adalah pendidikan yang menanamkan kebijaksanaan, kedisiplinan, dan 

tanggung jawab. Dari sini dapat dipahami bahwa pembangunan sumber daya manusia 

tidak dapat dilepaskan dari pembinaan karakter, karena kualitas suatu bangsa sangat 

ditentukan oleh kualitas moral dan spiritual warganya. 



 
 
 
 

   

Warisan Filsafat Pendidikan Islam menurut Imam Al-Ghazali untuk Pembangunan Kepribadian dan 

Sumber Daya Manusia 

172       JIPM -  Vol. 4 No. 1 Februari 2026 

 

 
 

Peninggalan pemikiran al-Ghazali juga memberikan panduan tentang metode 

pendidikan yang efektif, seperti keteladanan, pembiasaan, nasihat, dan penanaman nilai 

sejak dini. Strategi ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter tidak bisa instan, tetapi 

harus dilakukan secara terus-menerus melalui hubungan yang baik antara pendidik dan 

peserta didik. Dengan menerapkan prinsip-prinsip ini, dunia pendidikan dapat 

menghasilkan generasi yang berakhlak, kreatif, mandiri, dan memiliki kemampuan 

berpikir yang kritis serta bertanggung jawab. 

Secara keseluruhan, warisan filsafat pendidikan Imam al-Ghazali sangat relevan 

untuk menjawab tantangan zaman. Di tengah pesatnya perkembangan teknologi dan 

arus globalisasi, pemikiran beliau mampu menjadi pedoman untuk menciptakan 

manusia yang tidak hanya unggul dari segi kompetensi, tetapi juga memiliki fondasi 

moral dan spiritual yang kuat. Jika nilai-nilai pendidikan al-Ghazali diterapkan secara 

konsisten, maka pembangunan kepribadian dan sumber daya manusia yang berkualitas 

akan lebih mudah dicapai, sehingga menghasilkan generasi yang mampu memberikan 

kontribusi positif bagi masyarakat, agama, dan kemajuan bangsa. 

 

 

REFERENSI 
Abu Bakar, Y. (2017). Filsafat Pendidikan Islam. 

Alvionita, L., & Sunaryo, U. (2023). KONSEP PENDIDIKAN AGAMA ISLAM PERSPEKTIF IMAM AL-

GHAZALI. Unisan Jurnal, 1(5), 231–240. 

Asyikin, N., Wahyuni, W., & Rafelia, W. (2024). Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-

Ghazali: Mengembangkan Kearifan Spritual Dalam Proses Pembelajaran. Journal of 

Management Education Social Sciences Information and Religion, 1(2), 227–234. 

Basori, B., Hastuti, E. W., Audi, L. N., & Gusnita, W. (2025). Konsep Pemikiran Pendidikan Islam 

Imam Al-Ghazali. Moral: Jurnal Kajian Pendidikan Islam, 2(2), 135–155. 

Dirsa, A. (2023). Implementasi Pemikiran Imam Al-Ghazali tentang Pendidikan Karakter. 

Academy of Education Journal. 

Fadli, A. (2017). Konsep Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevansinya Dalam Sistem 

Pendidikan Di Indonesia. El-Hikam, 10(2), 276–299. 

Firdasari, A. A. R., & Bakar, M. Y. A. (2025). Pendidikan Islam perspektif Al-Ghazali: Integrasi 

Nilai-Nilai Spiritual dan Akhlak Dalam Pembelajaran. PUTIH: Jurnal Pengetahuan Tentang 

Ilmu Dan Hikmah, 10(1), 73–92. 

Jannah, S. N. S., Elwidat, F. S., & Bakar, M. Y. A. (2024). Urgensi Filsafat Pendidikan Islam 

Dalam Membentuk Sumber Daya Manusia Yang Berkualitas Di Era Modernisasi. Jurnal 

Ilmiah Penelitian Mahasiswa, 2(6), 311–323. 



Kurniawati, I., Silvya, W., & Sari, H. P. (2023). Pemikiran Al-Ghazali tentang filsafat pendidikan 

Islam dan pembentukan karakter: Relevansinya untuk masyarakat. Tawshiyah: Jurnal 

Sosial Keagaman Dan Pendidikan Islam, 18(2), 57–72. 

Maulindah, D., & Bakar, M. Y. A. (2024). Tarbiyah, Ta’lim, Ta’dib: Pilar Pendidikan Islam Dalam 

Membentuk Generasi Berkarakter. JOURNAL SAINS STUDENT RESEARCH, 2(6), 257–269. 

Nurhidayat, M., Attamimi, S., & Dzakiah, D. (2023). The Concept of Education According to Al-

Ghazali. Proceeding of International Conference on Islamic and Interdisciplinary Studies, 

2, 661–665. 

Putra, A. A. (2016). Konsep Pendidikan Agama Islam Perspektif Imam Al-Ghazali. Jurnal 

Pendidikan Agama Islam Al-Thariqah, 1(1), 41–54. 

Rasyidah, A. (2020). Konsep Pendidikan Menurut Al-Ghazali. FIKRUNA: Jurnal Ilmiah 

Kependidikan Dan Kemasyarakatan, 2(1), 1–14. 

Romansah, R., Aisy, R. R., Hidayat, W., & Indriana, D. (2024). Pendidikan Islam: Konsep 

Pemikiran Filsafat Pendidikan Islam Imam Ghazali. Jurnal Intelek Dan Cendikiawan 

Nusantara, 1(2), 2824–2832. 

Royani, R., Lubis, A., & Helmi, T. (2023). Konsep Pendidikan Imam Al-Ghazali Dan Relevensinya 

Dengan Sistem Pendidikan Karakter Di Indonesia. Baitul Hikmah: Jurnal Ilmiah Keislaman, 

1(1), 39–51. 

Sef, W., & Bakar, M. Y. A. (2024). Relevansi pendidikan perspektif Al-Ghazali terhadap 

paradigma pendidikan Islam di Indonesia. Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan Ilmu 

Pengetahuan, 21(1), 93–107. 

  


