KAMPUS AKADEMIK PUBLISING
Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa
Vol.4, No.1 Februari 2025

e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 769-777 e e
DOI : https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.1988 BY _SA

Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren Mahasiswa
Al-Hikam Malang

Maftuh
Maftuh10@gmail.com
Universitas Kiai Abdullah Faqih (UNKAFA) Gresik
Nurul Hidayatun Nafisah
Nhnafisah4@gmail.com
Universitas Kiai Abdullah Faqih (UNKAFA) Gresik

Abstract This study aims to analyze the process of internalizing Islamic moderation
values at the Al Hikam Islamic Boarding School in Malang. The internalization process
is carried out in three stages: moral knowing, moral feeling, and moral doing. The
internalized moderation values include tasamuh (tolerance), tawazun (balance), and
tasyawur (deliberation). The research method used is descriptive qualitative with a case
study approach. The results show that the internalization of Islamic moderation values
occurs systematically through various activities, such as book studies, worship activities,
interfaith visits, comparative studies, community service, and student organizations.

Keywords: Internalization, religious moderation values, student Islamic boarding
schools

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses internalisasi nilai-nilai
moderasi Islam di Pesantren Mahasiswa Al Hikam Malang. Proses internalisasi dilakukan
dalam tiga tahapan, yaitu moral knowing, moral feeling, dan moral doing. Nilai-nilai
moderasi yang diinternalisasikan meliputi tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan),
dan tasyawur (musyawarah). Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif
kualitatif dengan pendekatan studi kasus. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
internalisasi nilai moderasi Islam berlangsung secara sistematis melalui berbagai
kegiatan, seperti kajian kitab, kegiatan ibadah, kunjungan lintas iman, studi banding,
pengabdian masyarakat, serta organisasi santri.

Kata kunci : Internalisasi, nilai moderasi beragama, pesantren mahasiswa

LATAR BELAKANG

Indonesia merupakan negara dengan tingkat keberagaman yang sangat tinggi,
baik dari segi agama, suku, budaya, maupun pandangan sosial-politik. Kondisi tersebut
menuntut adanya sikap keberagamaan yang moderat agar tercipta kehidupan masyarakat
yang harmonis, damai, dan saling menghargai. Moderasi beragama menjadi salah satu
agenda penting nasional yang dicanangkan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia
sebagai upaya menangkal paham ekstremisme dan radikalisme yang berpotensi
mengancam persatuan bangsa.'

! Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kementerian Agama RI, 2019), him. 1-10, 15-28, 42-55

Received november 30, 2025; Revised Desember 24, 2025; Februari 01, 2026
* Maftuh, Maftuh10 @gmail.com



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

Moderasi beragama dimaknai sebagai cara pandang, sikap, dan praktik beragama
yang menekankan prinsip keseimbangan (tawassuth), keadilan (i‘tidal), toleransi
(tasamuh), serta menghargai perbedaan. Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama
menjadi sangat penting, khususnya di lembaga pendidikan keagamaan seperti pesantren,
yang selama ini berperan strategis dalam membentuk karakter, moral, dan cara pandang
keagamaan santri.’

Pesantren mahasiswa memiliki kekhasan tersendiri dibandingkan pesantren
tradisional, karena santrinya merupakan mahasiswa yang hidup di tengah dinamika
akademik, sosial, dan budaya perkotaan. Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang,
sebagai salah satu pesantren mahasiswa yang berada di lingkungan perguruan tinggi,
memiliki peran strategis dalam mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan wawasan
kebangsaan, keilmuan, dan kemodernan. Melalui berbagai kegiatan pendidikan,
pembinaan, dan pengamalan keagamaan, pesantren ini berupaya menanamkan nilai-nilai
moderasi beragama kepada para santri mahasiswa.’

Proses internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam
Malang dilakukan melalui berbagai pendekatan, seperti pembelajaran kitab, penguatan
wawasan kebangsaan, keteladanan kiai dan pengasuh, serta pembiasaan sikap toleran
dalam kehidupan sehari-hari. Namun demikian, dinamika sosial dan pengaruh globalisasi
menuntut adanya kajian mendalam mengenai bagaimana proses internalisasi tersebut
berlangsung, nilai apa saja yang ditanamkan, serta faktor-faktor yang mendukung dan
menghambatnya.*

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji secara
komprehensif internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam
Malang. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam
pengembangan kajian moderasi beragama, serta kontribusi praktis bagi pengelola
pesantren dan lembaga pendidikan Islam dalam memperkuat nilai-nilai keberagamaan
yang moderat di kalangan mahasiswa.’

KAJIAN TEORI
Internalisasi

Kamus Besar Bahasa Indonesia mengartikan internalisasi sebagai penghayatan
yang mendalam terhadap proses filosofis negara melalui penyuluhan dan penataran untuk
mengenali suatu ajaran, konsep, atau nilai yang ditunjukkan dalam sikap dan perilaku.®
Kata "internalisasi" dalam bahasa Inggris menunjukkan "penghargaan", "standar

perilaku", dan "penyatuan sikap".’

2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Roadmap Penguatan Moderasi Beragama Tahun 2020-2024
(Jakarta: Kementerian Agama RI, 2020), hlm. 3-7, 18-25

3 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Bandung: Mizan, 2017), hlm. 35-58,
102-120

4 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2008), him. 87-110, 215-230.

5 Mujamil Qomar, Pesantren: Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi (Jakarta:
Erlangga, 2016), him. 63-90, 145-170.

¢ “Arti Kata Internalisasi - Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Online,” Di Akses
Https://Kbbi.Web.Id/Internalisasi Pada Tanggal 15 Oktober 2022.

7 J.P Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005), 256.

770 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

Internalisasi adalah tindakan menghargai dan memeriksa nilai-nilai untuk
membantu setiap orang menginternalisasi apa yang diinginkan. Internalisasi sangat
penting bagi pendidikan agama Islam yang menitikberatkan pada pendidikan nilai.
Internalisasi juga dapat diartikan sebagai “upaya memasukkan pengetahuan (knowing)
dan keterampilan implementasi (doing) ke dalam kepribadian (being) seseorang”.
Akibatnya, internalisasi memiliki fase-fase berbeda yang harus diselesaikan untuk
mencapai (menjadi).®

Menurut Scott, internalisasi merupakan sebuah proses di mana gagasan dan
tindakan yang berasal dari luar masuk ke dalam pikiran seseorang, sehingga individu
tersebut menerima dan mengadopsinya sebagai norma yang diyakini, serta menjadi
bagian integral dari pandangan dan perilaku moralnya.’ Selaras dengan Mead, dalam
proses internalisasi seorang manusia dipengaruhi norma-norma diluar pribadinya.'? Oleh
karena itu, dapat disimpulkan bahwa internalisasi nilai merupakan usaha untuk
memperoleh ~ pemahaman  dan  pengakuan  terhadap  nilai-nilai  yang
kemudiandiintegrasikan ke dalam diri setiap individu, terutama pada anak-anak.

Adapun tahapan penting dalam internalisasi menurut Thomas Lickona ada tiga
tahap. Tahap pertama adalah ketika anak didik memperoleh pengetahuan tentang nilai-
nilai yang baik (Moral knowing). Tahap kedua terjadi ketika pengetahuan tersebut
mendorong timbulnya komitmen dan niat untuk mengamalkan nilai-nilai tersebut (Moral
Feeling). Tahap terakhir terjadi ketika peserta didik benar-benar menerjemahkan
komitmen mereka tentang nilai-nilai tersebut menjadi tindakan nyata (Moral doing)."!
Tang mana semua tahapan ini direalisasikan dengan baik oleh pesantren Mahasiswa Al-
Hikam untuk menginternalisasikan nilai-nilai moderasi melalui kegiatan yang ada di
Pesantren.

Nilai Moderasi beragama
Terdapat empat nilai dasar yang harus diinternalisasi melalui proses pendidikan,
yaitu toleransi (Tasamuh), keseimbangan (7awazun), keadilan (I tidal), dan persamaan
(Musawah) Secara singkat penjelasan tentang keempatnya sebagai berikut:
1) Toleran (Tasamuh)

Toleransi adalah sikap tenggang rasa atau saling menghargai antar sesama
manusia meskipun berbeda pendirian atau pendapat. Secara etimologi, toleransi
berarti kesabaran, ketahanan emosional, dan kelapangan dada. Sebagai makhluk
sosial, manusia saling membutuhkan satu sama lain dalam berbagai aspek kehidupan,
baik itu aspek sosial, ekonomi, budaya, kemasyarakatan, maupun aspek kemanusiaan
lainnya. Oleh karena itu, penting bagi kita untuk saling memperhatikan dan saling
tolong-menolong dalam kebaikan.

Islam tidak melarang terjalinnya persaudaraan dan toleransi antara umat
beragama selama masih dalam bingkai kemanusiaan dan saling menghormati hak-
hak masing-masing. Toleransi mengharuskan kita untuk memiliki perspektif yang
luas dalam memahami orang lain, karena dengan pemahaman yang tepat kita dapat

8 Ahmad Tafsir, I[lmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam, (Bandung, Remaja Rosda Karya, 1992), 125.

% Scott J, Internalization Of Norms: A Sociological Theory Of Moral Commitment, (Englewood Cliff: N.J
Paentice-Hall, 1971), 12.

10°G. Mead, Mind, Self, And Society, (Chichago: University Of Chichago Press, 1943), 45.

! Tomas Lickona, Educating For Character; Mendidik Untuk Membentuk Karakter, (Jakarta: Bumi Aksa,
2015), 85-100.

771 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

mengenal dan berkolaborasi dengan mereka. Salah satu cara untuk memperkuat nilai
toleransi adalah dengan mempraktikkan inklusivisme, di mana sikap inklusif dapat
mengajarkan kita bahwa kebenaran universal dapat dimiliki oleh siapa saja, dan
secara otomatis mengurangi sikap eksklusif yang merasa hanya dirinya dan
kelompoknya yang benar dan mulia.'?

2) Keadilan (! ’tidal)

Setiap agama memiliki konsep dasar tentang keadilan sebagai standar
kebajikan yang diajarkan kepada pemeluknya, meskipun pemahaman dan
pengembangan visi tentang konsep tersebut mungkin berbeda-beda tergantung pada
prinsip-prinsip teologis yang dipegang. Secara umum, konsep keadilan mencakup
ketidakberpihakan, kebenaran, objektivitas, dan ketidak sewenang-wenangan. '

3) Keseimbangan (Tawazun)

Tawazun atau keseimbangan merujuk pada sikap seimbang dan harmonis
dalam melayani untuk mencapai keserasian hubungan antara sesama manusia dan
antara manusia dengan Allah SWT. Prinsip tawazun berperan dalam mewujudkan
integritas dan solidaritas sosial dalam umat Islam. Dengan menerapkan prinsip
tawazun, tercipta keseimbangan antara tuntutan-tuntutan kemanusiaan dan
ketuhanan, serta terdapat penyatuan antara tatanan dunia dan agama, sehingga
muncul hak dan kewajiban. Prinsip tawazun yaitu menjaga keseimbangan dan
kelarasan sehingga terpelihara secara seimbang antara kepentingan dunia dan akhirat,
kepentingan pribadi dan masyarakat, dan kepentingan masa kini dan masa yang akan
datang.

4) Kesetaraan (Musawah)

Islam berpendapat bahwa semua manusia diciptakan dengan sama atau
identik. Ras, warna kulit, bahasa, atau identitas sosial-budaya lainnya tidak
membedakan satu orang dengan yang lain. Sikap inklusif akan mengajarkan kepada
kita tentang kebenaran universal, yang pada dasarnya akan meruntuhkan sikap
eksklusif yang hanya menemukan kebenaran dan keagungan dalam diri kita sendiri
dan pihak kita sendiri, sehingga mengarah pada nilai toleransi yang diperoleh melalui
inklusivitas, yang menjadi dasar bagi prinsip kesetaraan ini. Ada kemungkinan besar
kebenaran akan ada dan dimiliki oleh orang lain. Selain itu, pemahaman ini akan
membantu kita mencapai kesetaraan dan manusia hanya berbeda dalam ketakwaan
mereka kepada Allah SWT.

Pesantren Mahasiswa

Pesantren terdiri dari akar kata “santri” dengan awalan “pe” dan akhiran “an” yang
menunjukkan tempat tinggal santri. Sudut pandang lain mengklaim bahwa pesantren
adalah "tempat santri" yang menerima pendidikan dari para pemimpin pesantren (kyai)
dan guru (ulama atau ustadz). pelajaran yang diberikan mencakup berbagai materi
pelajaran Islam. Menurut teori yang berbeda, istilah “pesantren” berasal dari istilah
“santri” yang menggambarkan seseorang yang mempelajari Islam. jadi, pesantren dapat
dilihat sebagai tempat berkumpulnya individu-individu untuk belajar Islam. '* Sebagai

12 Zuhairi Misrawi, Al Qur’an Kitab Toleransi, Tafsir Tematik Islam Rohmatan Lil’alamin, (Jakarta:
Pustaka Oasis, 2010), 178.

13 M Qurais Shihab, Secercah Cahaya Ilahi, Hidup Bersama Al Qur’an...... 111

14 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam System Pendidikan Nasioanal Di Indonesia, (Jakarta:
Kencana Pranada Media Grup, 2021), 19.

772 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

sebuah Lembaga pendidikan, pesantren memiliki beberapa elemen dasar seperti: Kyai,
Pondok/Asrama Santri, masjid, dan santri.'

Beberapa lembaga pendidikan yang dikenal sebagai pesantren mahasiswa
menggunakan beberapa istilah seperti pondok pesantren mahasiswa, pesantren luhur,
atau ma’had Aly. Dalam pesantren mahasiswa, mahasantri (mahasiswa-santri) tidak
hanya tinggal di sana tetapi juga mendapat tambahan ilmu agama, moral atau akhlakul
karimah, dan sebagainya. Fungsi pesantren mahasiswa tidak hanya sebagai tempat
tinggal, tetapi juga sebagai tempat untuk meningkatkan pengetahuan keagamaan dan
moral para mahasiswa-santri. Selain itu, para mahasiswa-santri juga dapat belajar
akhlakul karimah dan hal-hal lain yang relevan dengan agama.

Menurut Rahmatullah dan Ahmad Said, terdapat tiga jenis pesantren mahasiswa
berdasarkan latar belakang pendiriannya. Kategori pertama, mencakup pesantren khusus
mahasiswa seperti Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang, yang dibuat dengan
mengutamakan mahasiswa. Pesantren yang kedua adalah pesantren yang didirikan oleh
lembaga formal atau universitas, seperti Ma'had Aly Sunan Ampel yang dirintis oleh
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Tipe ketiga adalah pesantren
yang mendirikan perguruan tinggi'® Seperti pesanten Mambaus Sholihin Suci, Manyar,
Gresik didirikan oleh KH. Masbuhin Faqih, pada tahun 1969 telah mendirikan perguruan
tinggi dengan UNKAFA (Universitas Kiai Abdulloh Faqih), Pondok Modern Darussalam
Gontor yang mendirikan Universitas Darussalam Gontor (UNIDA Gontor) dan lain- lain.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan penelitian lapangan (field research) dengan
pendekatan kualitatif deskriptif, yang bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam
proses internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang
dalam konteks alamiah.!” Data penelitian diperoleh melalui observasi partisipatif,
wawancara mendalam dengan pengasuh dan santri, serta dokumentasi terhadap program
dan aktivitas pesantren yang relevan.'® Analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif
melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sehingga
diperoleh gambaran utuh mengenai bentuk, proses, dan makna internalisasi nilai moderasi
beragama.!” Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi
sumber dan teknik agar data yang diperoleh valid dan dapat dipertanggungjawabkan
secara ilmiah.? Jenis penelitian ini adalah deskriptif-kualitatif. penilitiaan dilakukan
dengan mendeskripsikan suatu objek penelitian kemudian disajikan daalam bentuk
tulisan teks naratif?! Strauss dan Corbin menjelaskan bahwa penelitian kualitatif
temuanya tidak dihasilkan oleh prosedur hitungan atau statistic melainkan dihasilkan

15 Miftahul Ulya, Manajemen Pondok Pesantren El-Fira Purwokerto, (Iain Purwokerto, 2019), Tesis, 25.
1Akhmad Said, Stai Ma’had, And Aly Al-Hikam Malang, “Implementasi Pendidikan Karakter Islam
Di Era Milenial Pada Pondok Pesantren Mahasiswa ”, Vol. 9, 2019.

17 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2019), him. 26-30
8 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2020), him. 104-115

19 Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldafia, Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook, Edisi ke-3 (Los Angeles: Sage Publications, 2014), him. 31-33.

20 Sygiyono, Metode Penelitian Kualitatif, him. 125-130

21 Albi Anggito Dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Suka Bumi: Cv Jejak, 2018), 11

773 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

dari wawancara, observasi, dan dukumentasi.> Jenis penelitian ini adalah penelitian
lapangan atau field reaserch. Adapun untuk menjamin validasi data, peneliti
menggunakan Triangulasi data. Triangulasi sumber, triangulasi metode, dan triangulasi
waktu. Triangulasi sumber yaitu dengan membandingkan data berbagai sumber,
triangulasi metode yaitu proses membandingkan data dari sumber yang sama dengan
menggunakan berbagai metode, dan Triangulasi waktu dengan mengecek kebenaran
suatu data dalam situasi yang berbeda.?’

HASIL DAN PEMBAHASAN

Tahap Internalisasi Nilai moderasi islam pada pesantren mahasiswa Al-Hikam
Malang

Internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang
berlangsung melalui proses pendidikan yang terstruktur dan berkelanjutan. Internalisasi
dalam konteks pendidikan dimaknai sebagai proses penanaman nilai hingga nilai tersebut
menjadi bagian dari kesadaran, sikap, dan perilaku individu dalam kehidupan sehari-
hari.>* Dalam penelitian ini, proses internalisasi nilai moderasi beragama dilakukan
melalui tiga tahapan utama, yaitu moral knowing, moral feeling, dan moral doing,
sebagaimana dikemukakan oleh Lickona dalam teori pendidikan karakter.?

1. Tahap moral Knowing

Tahap moral knowing merupakan tahap pengenalan dan pemahaman nilai-nilai
moderasi beragama kepada santri mahasiswa. Pada tahap ini, santri dibekali
pengetahuan konseptual mengenai Islam moderat, prinsip keseimbangan dalam
beragama, serta pentingnya sikap toleransi dan musyawarah dalam kehidupan sosial.
Proses ini dilaksanakan melalui kajian kitab keislaman, diskusi keagamaan, serta
penguatan wawasan kebangsaan yang terintegrasi dalam kurikulum pesantren.

Kajian kitab yang digunakan di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang tidak
hanya berfokus pada aspek fikih dan akidah, tetapi juga menekankan nilai-nilai etika
sosial Islam yang bersifat inklusif dan moderat. Hal ini sejalan dengan pandangan
bahwa pesantren memiliki peran strategis dalam membentuk cara pandang keagamaan
santri agar tidak terjebak pada sikap ekstrem dan eksklusif.?®

2. Tahap Moral Feeling

Tahap moral feeling berkaitan dengan pembentukan kesadaran emosional dan
sikap batin santri terhadap nilai-nilai moderasi beragama. Pada tahap ini, nilai tasamuh
(toleransi), tawazun (keseimbangan), dan tasyawur (musyawarah) tidak hanya
dipahami secara kognitif, tetapi juga dihayati sebagai bagian dari sikap hidup santri.
Pembentukan moral feeling dilakukan melalui pembiasaan ibadah berjamaah,
keteladanan pengasuh pesantren, serta interaksi sosial antar santri yang berasal dari
latar belakang organisasi dan budaya yang beragam.

22 Farida Nugrahani, Metode Penelitian Kualitatif Dalam Penelitian Pendidikan Bahasa, (Surakarta:
Surakarta Press, 2014),. 9.

23 Imam Gunawan, Metode Penelitian Kualitatif.... Hal 219.

24 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2019), him. 25-27
25 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility
(New York: Bantam Books, 1991), him. 51-62

26 Mujamil Qomar, Pesantren: Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi (Jakarta:
Erlangga, 2016), him. 63-90

774 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

Keteladanan kiai dan pengasuh pesantren menjadi faktor penting dalam tahap ini,
karena nilai-nilai moderasi beragama lebih efektif ditanamkan melalui contoh nyata
daripada sekadar pengajaran teoritis.>” Selain itu, kegiatan kunjungan lintas iman dan
studi banding ke lembaga pendidikan lain turut memperkuat empati dan sikap saling
menghargai perbedaan di kalangan santri mahasiswa. Praktik ini mencerminkan
prinsip tasamuh dalam Islam yang menekankan penghormatan terhadap keragaman
tanpa mengorbankan keyakinan akidah.?®

3. Tahap Moral Doing

Tahap moral doing merupakan tahap aktualisasi nilai-nilai moderasi beragama
dalam tindakan nyata. Pada tahap ini, santri mahasiswa didorong untuk
mengimplementasikan nilai tasamuh, tawazun, dan tasyawur dalam kehidupan sehari-
hari, baik di lingkungan pesantren maupun di masyarakat luas. Implementasi tersebut
diwujudkan melalui keterlibatan santri dalam kegiatan organisasi santri, pengabdian
masyarakat, serta forum musyawarah dalam pengambilan keputusan pesantren.

Kegiatan pengabdian masyarakat menjadi sarana penting bagi santri untuk
mempraktikkan moderasi beragama secara kontekstual, terutama dalam interaksi
dengan masyarakat yang memiliki latar belakang sosial dan keagamaan yang beragam.
Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa moderasi beragama harus diwujudkan dalam
tindakan sosial yang mencerminkan nilai keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan
bersama.?

Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai
moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang berlangsung secara
sistematis dan komprehensif. Proses tersebut tidak hanya berhenti pada tataran
pengetahuan, tetapi juga menyentuh aspek afektif dan perilaku santri, sehingga nilai-
nilai moderasi beragama dapat terinternalisasi secara utuh dan berkelanjutan.

Faktor pendukung dan penghambat Internalisasi nilai moderasi beragama Pada
Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang

Internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang
didukung oleh beberapa faktor utama. Pertama, komitmen dan keteladanan pengasuh
pesantren dalam menanamkan nilai tasamuh, tawazun, dan tasyawur melalui sikap dan
kebijakan pendidikan yang moderat. Keteladanan merupakan sarana efektif dalam
pendidikan nilai, karena santri cenderung meniru perilaku figur yang memiliki otoritas
moral.>® Kedua, program pesantren yang terstruktur dan berkelanjutan, seperti kajian
kitab, kegiatan ibadah, dialog lintas iman, pengabdian masyarakat, serta organisasi santri,
menjadi media internalisasi nilai yang efektif hingga tahap moral doing.’! Ketiga, latar
belakang santri yang beragam serta lingkungan pesantren mahasiswa yang berada di

27 Hamid Fahmy Zarkasyi, “Moderasi Islam dan Pendidikan Pesantren,” Jurnal Pendidikan Islam Vol. 7,
No. 1(2018): 11-14

28 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2008), him. 87-110

29 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat
Kemenag RI, 2019), him. 42-55.

30 Asep Saeful Muhtadi, Komunikasi Dakwah: Teori, Pendekatan, dan Aplikasi (Bandung: Simbiosa
Rekatama Media, 2013), him. 211-218

31 Edi Susanto, “Moderasi Beragama dalam Pendidikan Pesantren,” Jurnal Al-Tahrir Vol. 20, No. 1 (2020):
40-45.

775 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

sekitar perguruan tinggi mendorong terbentuknya sikap keterbukaan, dialogis, dan
moderat dalam menyikapi perbedaan.

Adapun faktor penghambat internalisasi nilai moderasi beragama meliputi
beberapa hal. Pertama, perbedaan pemahaman keagamaan santri yang dipengaruhi oleh
latar belakang pendidikan dan organisasi keagamaan, sehingga memerlukan proses
adaptasi dan pendampingan yang berkelanjutan.’® Kedua, pengaruh media digital dan
media sosial yang menyajikan konten keagamaan tidak moderat berpotensi memengaruhi
cara pandang santri jika tidak diimbangi dengan literasi keagamaan yang memadai.**
Ketiga, keterbatasan waktu santri mahasiswa akibat padatnya aktivitas akademik di
kampus menjadi kendala dalam optimalisasi keikutsertaan santri dalam seluruh program
pesantren.>’

KESIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang berlangsung secara sistematis melalui tiga tahapan, yaitu
moral knowing, moral feeling, dan moral doing, dengan menanamkan nilai tasamuh,
tawazun, dan tasyawur melalui berbagai kegiatan pendidikan, pembiasaan ibadah, dialog
lintas iman, pengabdian masyarakat, serta organisasi santri. Proses tersebut didukung oleh
komitmen dan keteladanan pengasuh, program pesantren yang terstruktur, keberagaman
latar belakang santri, serta lingkungan pesantren mahasiswa yang dekat dengan dunia
akademik, namun masih menghadapi kendala berupa perbedaan pemahaman keagamaan
santri, pengaruh media digital yang tidak moderat, dan keterbatasan waktu santri akibat
aktivitas akademik. Secara keseluruhan, Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang
memiliki peran strategis dalam membentuk sikap keberagamaan mahasiswa yang
moderat, inklusif, dan kontekstual, sehingga berkontribusi dalam penguatan moderasi
beragama di lingkungan pendidikan Islam.

DAFTAR REFERENSI
Azra, A. (2017). Islam Nusantara: Jaringan global dan lokal. Mizan.
Chaplin, J. P. (2005). Kamus lengkap psikologi. PT Raja Grafindo Persada.

Daulay, H. P. (2021). Pendidikan Islam dalam sistem pendidikan nasional di Indonesia.
Kencana Prenada Media Group.

Hasan, M. T. (2016). Pendidikan multikultural dalam perspektif Islam. Balitbang
Kementerian Agama RI.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang
dan Diklat Kementerian Agama RI.

32 Muhammad Tholchah Hasan, Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam (Jakarta: Balitbang
Kemenag RI, 2016), him. 73-85

33 Abuddin Nata, Pendidikan Islam: Isu-Isu Kontemporer (Jakarta: Kencana, 2012), him. 189-195

34 Zuly Qodir, Islam Moderat dan Tantangan Radikalisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), him. 101-
115

35 Ahmad Rafig, “Dinamika Pesantren Mahasiswa dan Penguatan Moderasi Islam,” Jurnal Pendidikan
Agama Islam Vol. 17, No. 2 (2020): 152—-158.

776 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren
Mahasiswa Al-Hikam Malang

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Roadmap penguatan moderasi
beragama tahun 2020-2024. Kementerian Agama RI.

Lickona, T. (1991). Educating for character. Bantam Books.

Lickona, T. (2015). Educating for character: Mendidik untuk membentuk karakter.
Bumi Aksara.

Madjid, N. (2008). Islam: Doktrin dan peradaban. Paramadina.
Mead, G. H. (1943). Mind, self, and society. University of Chicago Press.

Misrawi, Z. (2010). AI-Qur’an kitab toleransi: Tafsir tematik Islam rahmatan lil
‘alamin. Pustaka Oasis.

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian kualitatif. PT Remaja Rosdakarya.
Muhtadi, A. S. (2013). Komunikasi dakwah. Simbiosa Rekatama Media.

Nata, A. (2012). Pendidikan Islam: Isu-isu kontemporer. Kencana.

Qodir, Z. (2018). Islam moderat dan tantangan radikalisme. Pustaka Pelajar.

Qomar, M. (2016). Pesantren: Dari transformasi metodologi menuju demokratisasi
institusi. Erlangga.

Rafiq, A. (2020). Dinamika pesantren mahasiswa dan penguatan moderasi Islam. Jurnal
Pendidikan Agama Islam, 17(2).

Scott, J. (1971). Internalization of norms: A sociological theory of moral commitment.
Prentice-Hall.

Shihab, M. Q. (2007). Secercah cahaya llahi: Hidup bersama Al-Qur’an. Mizan.

Susanto, E. (2020). Moderasi beragama dalam pendidikan pesantren. Jurnal Al-Tahrir,
20(1).

Ulya, M. (2019). Manajemen Pondok Pesantren El-Fira Purwokerto (Tesis, IAIN
Purwokerto).

Zarkasyi, H. F. (2018). Moderasi Islam dan pendidikan pesantren. Jurnal Pendidikan
Islam, 7(1), 1-16.

Said, A., Ma’had Aly Al-Hikam Malang. (2019). Implementasi pendidikan karakter
Islam di era milenial pada pondok pesantren mahasiswa. Jurnal Pendidikan
Islam, 9.

777 | JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026



