
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 
Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa 
Vol.4, No.1 Februari 2025  
e-ISSN: 3025-5465; p-ISSN: 3025-7964, Hal 769-777 

DOI : hƩps://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.1988 

 Received november 30, 2025; Revised Desember  24, 2025; Februari 01, 2026 
* Maftuh, Maftuh10@gmail.com 

 

Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren Mahasiswa  
Al-Hikam Malang 

 
Maftuh 

Maftuh10@gmail.com 
Universitas Kiai Abdullah Faqih (UNKAFA) Gresik 

Nurul Hidayatun Nafisah 
Nhnafisah4@gmail.com  

Universitas Kiai Abdullah Faqih (UNKAFA) Gresik 
 

Abstract This study aims to analyze the process of internalizing Islamic moderation 
values at the Al Hikam Islamic Boarding School in Malang. The internalization process 
is carried out in three stages: moral knowing, moral feeling, and moral doing. The 
internalized moderation values include tasamuh (tolerance), tawazun (balance), and 
tasyawur (deliberation). The research method used is descriptive qualitative with a case 
study approach. The results show that the internalization of Islamic moderation values 
occurs systematically through various activities, such as book studies, worship activities, 
interfaith visits, comparative studies, community service, and student organizations. 
 
Keywords: Internalization, religious moderation values, student Islamic boarding 
schools 
 
Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis proses internalisasi nilai-nilai 
moderasi Islam di Pesantren Mahasiswa Al Hikam Malang. Proses internalisasi dilakukan 
dalam tiga tahapan, yaitu moral knowing, moral feeling, dan moral doing. Nilai-nilai 
moderasi yang diinternalisasikan meliputi tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), 
dan tasyawur (musyawarah). Metode penelitian yang digunakan adalah deskriptif 
kualitatif dengan pendekatan studi kasus. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
internalisasi nilai moderasi Islam berlangsung secara sistematis melalui berbagai 
kegiatan, seperti kajian kitab, kegiatan ibadah, kunjungan lintas iman, studi banding, 
pengabdian masyarakat, serta organisasi santri.   
 
Kata kunci : Internalisasi, nilai moderasi beragama, pesantren mahasiswa 
 
LATAR BELAKANG 

Indonesia merupakan negara dengan tingkat keberagaman yang sangat tinggi, 
baik dari segi agama, suku, budaya, maupun pandangan sosial-politik. Kondisi tersebut 
menuntut adanya sikap keberagamaan yang moderat agar tercipta kehidupan masyarakat 
yang harmonis, damai, dan saling menghargai. Moderasi beragama menjadi salah satu 
agenda penting nasional yang dicanangkan oleh Kementerian Agama Republik Indonesia 
sebagai upaya menangkal paham ekstremisme dan radikalisme yang berpotensi 
mengancam persatuan bangsa.1 

 
1 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama RI, 2019), hlm. 1–10, 15–28, 42–55 



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 

 
 

770              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

Moderasi beragama dimaknai sebagai cara pandang, sikap, dan praktik beragama 
yang menekankan prinsip keseimbangan (tawassuth), keadilan (i‘tidal), toleransi 
(tasamuh), serta menghargai perbedaan. Internalisasi nilai-nilai moderasi beragama 
menjadi sangat penting, khususnya di lembaga pendidikan keagamaan seperti pesantren, 
yang selama ini berperan strategis dalam membentuk karakter, moral, dan cara pandang 
keagamaan santri.2 

Pesantren mahasiswa memiliki kekhasan tersendiri dibandingkan pesantren 
tradisional, karena santrinya merupakan mahasiswa yang hidup di tengah dinamika 
akademik, sosial, dan budaya perkotaan. Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang, 
sebagai salah satu pesantren mahasiswa yang berada di lingkungan perguruan tinggi, 
memiliki peran strategis dalam mengintegrasikan nilai-nilai keislaman dengan wawasan 
kebangsaan, keilmuan, dan kemodernan. Melalui berbagai kegiatan pendidikan, 
pembinaan, dan pengamalan keagamaan, pesantren ini berupaya menanamkan nilai-nilai 
moderasi beragama kepada para santri mahasiswa.3 

Proses internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam 
Malang dilakukan melalui berbagai pendekatan, seperti pembelajaran kitab, penguatan 
wawasan kebangsaan, keteladanan kiai dan pengasuh, serta pembiasaan sikap toleran 
dalam kehidupan sehari-hari. Namun demikian, dinamika sosial dan pengaruh globalisasi 
menuntut adanya kajian mendalam mengenai bagaimana proses internalisasi tersebut 
berlangsung, nilai apa saja yang ditanamkan, serta faktor-faktor yang mendukung dan 
menghambatnya.4 

Oleh karena itu, penelitian ini penting dilakukan untuk mengkaji secara 
komprehensif internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam 
Malang. Hasil penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam 
pengembangan kajian moderasi beragama, serta kontribusi praktis bagi pengelola 
pesantren dan lembaga pendidikan Islam dalam memperkuat nilai-nilai keberagamaan 
yang moderat di kalangan mahasiswa.5 

KAJIAN TEORI 
Internalisasi 

Kamus Besar Bahasa Indonesia mengartikan internalisasi sebagai penghayatan 
yang mendalam terhadap proses filosofis negara melalui penyuluhan dan penataran untuk 
mengenali suatu ajaran, konsep, atau nilai yang ditunjukkan dalam sikap dan perilaku.6 
Kata "internalisasi" dalam bahasa Inggris menunjukkan "penghargaan", "standar 
perilaku", dan "penyatuan sikap".7 

 
2 Kementerian Agama Republik Indonesia, Roadmap Penguatan Moderasi Beragama Tahun 2020–2024 
(Jakarta: Kementerian Agama RI, 2020), hlm. 3–7, 18–25 
3 Azyumardi Azra, Islam Nusantara: Jaringan Global dan Lokal (Bandung: Mizan, 2017), hlm. 35–58, 
102–120 
4 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2008), hlm. 87–110, 215–230. 
5 Mujamil Qomar, Pesantren: Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi (Jakarta: 
Erlangga, 2016), hlm. 63–90, 145–170. 
6 “Arti Kata Internalisasi - Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) Online,” Di Akses 
Https://Kbbi.Web.Id/Internalisasi Pada Tanggal 15 Oktober 2022. 
7 J.P Chaplin, Kamus Lengkap Psikologi, (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2005), 256. 



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 
 

 
 

771              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

Internalisasi adalah tindakan menghargai dan memeriksa nilai-nilai untuk 
membantu setiap orang menginternalisasi apa yang diinginkan. Internalisasi sangat 
penting bagi pendidikan agama Islam yang menitikberatkan pada pendidikan nilai. 
Internalisasi juga dapat diartikan sebagai “upaya memasukkan pengetahuan (knowing) 
dan keterampilan implementasi (doing) ke dalam kepribadian (being) seseorang”. 
Akibatnya, internalisasi memiliki fase-fase berbeda yang harus diselesaikan untuk 
mencapai (menjadi).8 

Menurut Scott, internalisasi merupakan sebuah proses di mana gagasan dan 
tindakan yang berasal dari luar masuk ke dalam pikiran seseorang, sehingga individu 
tersebut menerima dan mengadopsinya sebagai norma yang diyakini, serta menjadi 
bagian integral dari pandangan dan perilaku moralnya.9 Selaras dengan Mead, dalam 
proses internalisasi seorang manusia dipengaruhi norma-norma diluar pribadinya.10 Oleh 
karena itu, dapat disimpulkan bahwa internalisasi nilai merupakan usaha untuk 
memperoleh pemahaman dan pengakuan terhadap nilai-nilai yang 
kemudiandiintegrasikan ke dalam diri setiap individu, terutama pada anak-anak.  

Adapun tahapan penting dalam internalisasi menurut Thomas Lickona ada tiga 
tahap. Tahap pertama adalah ketika anak didik memperoleh pengetahuan tentang nilai-
nilai yang baik (Moral knowing). Tahap kedua terjadi ketika pengetahuan tersebut 
mendorong timbulnya komitmen dan niat untuk mengamalkan nilai-nilai tersebut (Moral 
Feeling). Tahap terakhir terjadi ketika peserta didik benar-benar menerjemahkan 
komitmen mereka tentang nilai-nilai tersebut menjadi tindakan nyata (Moral doing).11 
Tang mana semua tahapan ini direalisasikan dengan baik oleh pesantren Mahasiswa Al-
Hikam untuk menginternalisasikan nilai-nilai moderasi melalui kegiatan yang ada di 
Pesantren.  

Nilai Moderasi beragama 
Terdapat empat nilai dasar yang harus diinternalisasi melalui proses pendidikan, 

yaitu toleransi (Tasamuh), keseimbangan (Tawazun), keadilan (I’tidal), dan persamaan 
(Musawah) Secara singkat penjelasan tentang keempatnya sebagai berikut: 
1) Toleran (Tasamuh) 

Toleransi adalah sikap tenggang rasa atau saling menghargai antar sesama 
manusia meskipun berbeda pendirian atau pendapat. Secara etimologi, toleransi 
berarti kesabaran, ketahanan emosional, dan kelapangan dada. Sebagai makhluk 
sosial, manusia saling membutuhkan satu sama lain dalam berbagai aspek kehidupan, 
baik itu aspek sosial, ekonomi, budaya, kemasyarakatan, maupun aspek kemanusiaan 
lainnya. Oleh karena itu, penting bagi kita untuk saling memperhatikan dan saling 
tolong-menolong dalam kebaikan. 

Islam tidak melarang terjalinnya persaudaraan dan toleransi antara umat 
beragama selama masih dalam bingkai kemanusiaan dan saling menghormati hak-
hak masing-masing. Toleransi mengharuskan kita untuk memiliki perspektif yang 
luas dalam memahami orang lain, karena dengan pemahaman yang tepat kita dapat 

 
8 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Dalam Perspektif Islam, (Bandung, Remaja Rosda Karya, 1992), 125.  
9 Scott J, Internalization Of Norms: A Sociological Theory Of Moral Commitment, (Englewood Cliff: N.J 
Paentice-Hall, 1971), 12. 
10 G. Mead, Mind, Self, And Society, (Chichago: University Of Chichago Press, 1943), 45. 
11 Tomas Lickona, Educating For Character; Mendidik Untuk Membentuk Karakter, (Jakarta: Bumi Aksa, 
2015), 85-100.  



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 

 
 

772              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

mengenal dan berkolaborasi dengan mereka. Salah satu cara untuk memperkuat nilai 
toleransi adalah dengan mempraktikkan inklusivisme, di mana sikap inklusif dapat 
mengajarkan kita bahwa kebenaran universal dapat dimiliki oleh siapa saja, dan 
secara otomatis mengurangi sikap eksklusif yang merasa hanya dirinya dan 
kelompoknya yang benar dan mulia.12 

2) Keadilan (I’tidal) 
Setiap agama memiliki konsep dasar tentang keadilan sebagai standar 

kebajikan yang diajarkan kepada pemeluknya, meskipun pemahaman dan 
pengembangan visi tentang konsep tersebut mungkin berbeda-beda tergantung pada 
prinsip-prinsip teologis yang dipegang. Secara umum, konsep keadilan mencakup 
ketidakberpihakan, kebenaran, objektivitas, dan ketidak sewenang-wenangan.13  

3) Keseimbangan (Tawazun) 
Tawazun atau keseimbangan merujuk pada sikap seimbang dan harmonis 

dalam melayani untuk mencapai keserasian hubungan antara sesama manusia dan 
antara manusia dengan Allah SWT. Prinsip tawazun berperan dalam mewujudkan 
integritas dan solidaritas sosial dalam umat Islam. Dengan menerapkan prinsip 
tawazun, tercipta keseimbangan antara tuntutan-tuntutan kemanusiaan dan 
ketuhanan, serta terdapat penyatuan antara tatanan dunia dan agama, sehingga 
muncul hak dan kewajiban. Prinsip tawazun yaitu menjaga keseimbangan dan 
kelarasan sehingga terpelihara secara seimbang antara kepentingan dunia dan akhirat, 
kepentingan pribadi dan masyarakat, dan kepentingan masa kini dan masa yang akan 
datang.  

4) Kesetaraan (Musawah) 
Islam berpendapat bahwa semua manusia diciptakan dengan sama atau 

identik. Ras, warna kulit, bahasa, atau identitas sosial-budaya lainnya tidak 
membedakan satu orang dengan yang lain. Sikap inklusif akan mengajarkan kepada 
kita tentang kebenaran universal, yang pada dasarnya akan meruntuhkan sikap 
eksklusif yang hanya menemukan kebenaran dan keagungan dalam diri kita sendiri 
dan pihak kita sendiri, sehingga mengarah pada nilai toleransi yang diperoleh melalui 
inklusivitas, yang menjadi dasar bagi prinsip kesetaraan ini. Ada kemungkinan besar 
kebenaran akan ada dan dimiliki oleh orang lain. Selain itu, pemahaman ini akan 
membantu kita mencapai kesetaraan dan manusia hanya berbeda dalam ketakwaan 
mereka kepada Allah SWT.  

 
Pesantren Mahasiswa 

Pesantren terdiri dari akar kata “santri” dengan awalan “pe” dan akhiran “an” yang 
menunjukkan tempat tinggal santri. Sudut pandang lain mengklaim bahwa pesantren 
adalah "tempat santri" yang menerima pendidikan dari para pemimpin pesantren (kyai) 
dan guru (ulama atau ustadz). pelajaran yang diberikan mencakup berbagai materi 
pelajaran Islam. Menurut teori yang berbeda, istilah “pesantren” berasal dari istilah 
“santri” yang menggambarkan seseorang yang mempelajari Islam. jadi, pesantren dapat 
dilihat sebagai tempat berkumpulnya individu-individu untuk belajar Islam. 14 Sebagai 

 
12 Zuhairi Misrawi, Al Qur’an Kitab Toleransi, Tafsir Tematik Islam Rohmatan Lil’alamin, (Jakarta: 
Pustaka Oasis, 2010), 178. 
13 M Qurais Shihab, Secercah Cahaya Ilahi, Hidup Bersama Al Qur’an…… 111 
14 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam Dalam System Pendidikan Nasioanal Di Indonesia, (Jakarta: 
Kencana Pranada Media Grup, 2021), 19. 



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 
 

 
 

773              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

sebuah Lembaga. pendidikan, pesantren memiliki beberapa elemen .dasar seperti: Kyai, 
Pondok/Asrama Santri, masjid, dan santri.15 

Beberapa lembaga pendidikan yang dikenal sebagai pesantren mahasiswa. 
menggunakan beberapa. istilah seperti pondok pesantren. .mahasiswa, .pesantren .luhur, 
atau. ma’had Aly. Dalam pesantren mahasiswa, mahasantri (mahasiswa-santri) tidak 
hanya tinggal di sana tetapi juga mendapat tambahan ilmu. agama, moral. atau akhlakul. 
karimah, .dan sebagainya. Fungsi pesantren mahasiswa tidak hanya. sebagai tempat. 
tinggal, .tetapi juga. sebagai tempat. untuk meningkatkan pengetahuan keagamaan dan 
moral para mahasiswa-santri. Selain itu, para mahasiswa-santri juga dapat belajar 
akhlakul karimah dan hal-hal lain yang relevan dengan agama. 

Menurut Rahmatullah dan Ahmad Said, terdapat tiga jenis pesantren mahasiswa 
berdasarkan latar belakang pendiriannya. Kategori pertama, mencakup pesantren khusus 
mahasiswa seperti Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang, yang dibuat dengan 
mengutamakan mahasiswa. Pesantren yang kedua adalah pesantren yang didirikan oleh 
lembaga formal atau universitas, seperti Ma'had Aly Sunan Ampel yang dirintis oleh 
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim Malang. Tipe ketiga adalah pesantren 
yang mendirikan perguruan tinggi16 Seperti  pesanten Mambaus Sholihin Suci, Manyar, 
Gresik didirikan oleh KH. Masbuhin Faqih, pada tahun 1969 telah mendirikan perguruan 
tinggi dengan UNKAFA (Universitas Kiai Abdulloh Faqih), Pondok Modern Darussalam 
Gontor yang mendirikan Universitas Darussalam Gontor (UNIDA Gontor) dan lain- lain. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian lapangan (field research) dengan 
pendekatan kualitatif deskriptif, yang bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam 
proses internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang 
dalam konteks alamiah.17 Data penelitian diperoleh melalui observasi partisipatif, 
wawancara mendalam dengan pengasuh dan santri, serta dokumentasi terhadap program 
dan aktivitas pesantren yang relevan.18 Analisis data dilakukan secara deskriptif kualitatif 
melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sehingga 
diperoleh gambaran utuh mengenai bentuk, proses, dan makna internalisasi nilai moderasi 
beragama.19 Untuk menjaga keabsahan data, penelitian ini menggunakan triangulasi 
sumber dan teknik agar data yang diperoleh valid dan dapat dipertanggungjawabkan 
secara ilmiah.20 Jenis penelitian ini adalah deskriptif-kualitatif. penilitiaan dilakukan 
dengan mendeskripsikan. suatu objek. penelitian kemudian disajikan daalam bentuk 
tulisan. teks naratif.21 Strauss dan Corbin menjelaskan bahwa penelitian kualitatif 
temuanya tidak dihasilkan oleh prosedur hitungan. atau statistic melainkan. dihasilkan 

 
15 Miftahul Ulya, Manajemen Pondok Pesantren El-Fira Purwokerto, (Iain Purwokerto, 2019), Tesis, 25. 
16Akhmad..Said, Stai...Ma’had,..And .Aly..Al-Hikam. Malang, “Implementasi..Pendidikan Karakter..Islam 
Di. Era..Milenial. Pada..Pondok. Pesantren..Mahasiswa.”, Vol. 9, 2019. 
17 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2019), hlm. 26–30 
18 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif (Bandung: Alfabeta, 2020), hlm. 104–115 
19 Miles, Matthew B., A. Michael Huberman, dan Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A Methods 
Sourcebook, Edisi ke-3 (Los Angeles: Sage Publications, 2014), hlm. 31–33. 
20 Sugiyono, Metode Penelitian Kualitatif, hlm. 125–130 
21 Albi Anggito Dan Johan Setiawan, Metodologi Penelitian Kualitatif, (Suka Bumi: Cv Jejak, 2018), 11   



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 

 
 

774              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

dari. wawancara, .observasi, dan dukumentasi.22 Jenis penelitian ini adalah penelitian 
lapangan atau field reaserch. Adapun untuk menjamin validasi data, peneliti 
menggunakan Triangulasi data. Triangulasi sumber, triangulasi metode, dan triangulasi 
waktu. Triangulasi sumber yaitu dengan membandingkan data berbagai sumber, 
triangulasi metode yaitu proses membandingkan data dari sumber yang sama dengan 
menggunakan berbagai metode, dan Triangulasi waktu dengan. mengecek kebenaran 
suatu data dalam situasi. yang berbeda.23 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Tahap Internalisasi Nilai moderasi islam pada pesantren mahasiswa Al-Hikam 
Malang 

Internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang 
berlangsung melalui proses pendidikan yang terstruktur dan berkelanjutan. Internalisasi 
dalam konteks pendidikan dimaknai sebagai proses penanaman nilai hingga nilai tersebut 
menjadi bagian dari kesadaran, sikap, dan perilaku individu dalam kehidupan sehari-
hari.24 Dalam penelitian ini, proses internalisasi nilai moderasi beragama dilakukan 
melalui tiga tahapan utama, yaitu moral knowing, moral feeling, dan moral doing, 
sebagaimana dikemukakan oleh Lickona dalam teori pendidikan karakter.25 

1. Tahap moral Knowing 
Tahap moral knowing merupakan tahap pengenalan dan pemahaman nilai-nilai 

moderasi beragama kepada santri mahasiswa. Pada tahap ini, santri dibekali 
pengetahuan konseptual mengenai Islam moderat, prinsip keseimbangan dalam 
beragama, serta pentingnya sikap toleransi dan musyawarah dalam kehidupan sosial. 
Proses ini dilaksanakan melalui kajian kitab keislaman, diskusi keagamaan, serta 
penguatan wawasan kebangsaan yang terintegrasi dalam kurikulum pesantren. 

Kajian kitab yang digunakan di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang tidak 
hanya berfokus pada aspek fikih dan akidah, tetapi juga menekankan nilai-nilai etika 
sosial Islam yang bersifat inklusif dan moderat. Hal ini sejalan dengan pandangan 
bahwa pesantren memiliki peran strategis dalam membentuk cara pandang keagamaan 
santri agar tidak terjebak pada sikap ekstrem dan eksklusif.26 

2. Tahap Moral Feeling 
Tahap moral feeling berkaitan dengan pembentukan kesadaran emosional dan 

sikap batin santri terhadap nilai-nilai moderasi beragama. Pada tahap ini, nilai tasamuh 
(toleransi), tawazun (keseimbangan), dan tasyawur (musyawarah) tidak hanya 
dipahami secara kognitif, tetapi juga dihayati sebagai bagian dari sikap hidup santri. 
Pembentukan moral feeling dilakukan melalui pembiasaan ibadah berjamaah, 
keteladanan pengasuh pesantren, serta interaksi sosial antar santri yang berasal dari 
latar belakang organisasi dan budaya yang beragam. 

 
22 Farida Nugrahani, Metode Penelitian Kualitatif Dalam Penelitian Pendidikan Bahasa, (Surakarta: 
Surakarta Press, 2014),. 9.   
23 Imam Gunawan, Metode Penelitian Kualitatif…. Hal 219. 
24 Lexy J. Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2019), hlm. 25–27 
25 Thomas Lickona, Educating for Character: How Our Schools Can Teach Respect and Responsibility 
(New York: Bantam Books, 1991), hlm. 51–62 
26 Mujamil Qomar, Pesantren: Dari Transformasi Metodologi Menuju Demokratisasi Institusi (Jakarta: 
Erlangga, 2016), hlm. 63–90 



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 
 

 
 

775              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

Keteladanan kiai dan pengasuh pesantren menjadi faktor penting dalam tahap ini, 
karena nilai-nilai moderasi beragama lebih efektif ditanamkan melalui contoh nyata 
daripada sekadar pengajaran teoritis.27 Selain itu, kegiatan kunjungan lintas iman dan 
studi banding ke lembaga pendidikan lain turut memperkuat empati dan sikap saling 
menghargai perbedaan di kalangan santri mahasiswa. Praktik ini mencerminkan 
prinsip tasamuh dalam Islam yang menekankan penghormatan terhadap keragaman 
tanpa mengorbankan keyakinan akidah.28 

3. Tahap Moral Doing 
Tahap moral doing merupakan tahap aktualisasi nilai-nilai moderasi beragama 

dalam tindakan nyata. Pada tahap ini, santri mahasiswa didorong untuk 
mengimplementasikan nilai tasamuh, tawazun, dan tasyawur dalam kehidupan sehari-
hari, baik di lingkungan pesantren maupun di masyarakat luas. Implementasi tersebut 
diwujudkan melalui keterlibatan santri dalam kegiatan organisasi santri, pengabdian 
masyarakat, serta forum musyawarah dalam pengambilan keputusan pesantren. 

Kegiatan pengabdian masyarakat menjadi sarana penting bagi santri untuk 
mempraktikkan moderasi beragama secara kontekstual, terutama dalam interaksi 
dengan masyarakat yang memiliki latar belakang sosial dan keagamaan yang beragam. 
Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa moderasi beragama harus diwujudkan dalam 
tindakan sosial yang mencerminkan nilai keadilan, keseimbangan, dan kemaslahatan 
bersama.29 

Dengan demikian, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa internalisasi nilai 
moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang berlangsung secara 
sistematis dan komprehensif. Proses tersebut tidak hanya berhenti pada tataran 
pengetahuan, tetapi juga menyentuh aspek afektif dan perilaku santri, sehingga nilai-
nilai moderasi beragama dapat terinternalisasi secara utuh dan berkelanjutan. 

Faktor pendukung dan penghambat Internalisasi nilai moderasi beragama Pada 
Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang 

Internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang 
didukung oleh beberapa faktor utama. Pertama, komitmen dan keteladanan pengasuh 
pesantren dalam menanamkan nilai tasamuh, tawazun, dan tasyawur melalui sikap dan 
kebijakan pendidikan yang moderat. Keteladanan merupakan sarana efektif dalam 
pendidikan nilai, karena santri cenderung meniru perilaku figur yang memiliki otoritas 
moral.30 Kedua, program pesantren yang terstruktur dan berkelanjutan, seperti kajian 
kitab, kegiatan ibadah, dialog lintas iman, pengabdian masyarakat, serta organisasi santri, 
menjadi media internalisasi nilai yang efektif hingga tahap moral doing.31 Ketiga, latar 
belakang santri yang beragam serta lingkungan pesantren mahasiswa yang berada di 

 
27 Hamid Fahmy Zarkasyi, “Moderasi Islam dan Pendidikan Pesantren,” Jurnal Pendidikan Islam Vol. 7, 
No. 1 (2018): 11–14 
28 Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban (Jakarta: Paramadina, 2008), hlm. 87–110 
29 Kementerian Agama Republik Indonesia, Moderasi Beragama (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 
Kemenag RI, 2019), hlm. 42–55. 
30 Asep Saeful Muhtadi, Komunikasi Dakwah: Teori, Pendekatan, dan Aplikasi (Bandung: Simbiosa 
Rekatama Media, 2013), hlm. 211–218 
31 Edi Susanto, “Moderasi Beragama dalam Pendidikan Pesantren,” Jurnal Al-Tahrir Vol. 20, No. 1 (2020): 
40–45. 



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 

 
 

776              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

sekitar perguruan tinggi mendorong terbentuknya sikap keterbukaan, dialogis, dan 
moderat dalam menyikapi perbedaan.32 

Adapun faktor penghambat internalisasi nilai moderasi beragama meliputi 
beberapa hal. Pertama, perbedaan pemahaman keagamaan santri yang dipengaruhi oleh 
latar belakang pendidikan dan organisasi keagamaan, sehingga memerlukan proses 
adaptasi dan pendampingan yang berkelanjutan.33 Kedua, pengaruh media digital dan 
media sosial yang menyajikan konten keagamaan tidak moderat berpotensi memengaruhi 
cara pandang santri jika tidak diimbangi dengan literasi keagamaan yang memadai.34 
Ketiga, keterbatasan waktu santri mahasiswa akibat padatnya aktivitas akademik di 
kampus menjadi kendala dalam optimalisasi keikutsertaan santri dalam seluruh program 
pesantren.35 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa internalisasi nilai moderasi beragama di Pesantren 
Mahasiswa Al-Hikam Malang berlangsung secara sistematis melalui tiga tahapan, yaitu 
moral knowing, moral feeling, dan moral doing, dengan menanamkan nilai tasamuh, 
tawazun, dan tasyawur melalui berbagai kegiatan pendidikan, pembiasaan ibadah, dialog 
lintas iman, pengabdian masyarakat, serta organisasi santri. Proses tersebut didukung oleh 
komitmen dan keteladanan pengasuh, program pesantren yang terstruktur, keberagaman 
latar belakang santri, serta lingkungan pesantren mahasiswa yang dekat dengan dunia 
akademik, namun masih menghadapi kendala berupa perbedaan pemahaman keagamaan 
santri, pengaruh media digital yang tidak moderat, dan keterbatasan waktu santri akibat 
aktivitas akademik. Secara keseluruhan, Pesantren Mahasiswa Al-Hikam Malang 
memiliki peran strategis dalam membentuk sikap keberagamaan mahasiswa yang 
moderat, inklusif, dan kontekstual, sehingga berkontribusi dalam penguatan moderasi 
beragama di lingkungan pendidikan Islam. 

DAFTAR REFERENSI 

Azra, A. (2017). Islam Nusantara: Jaringan global dan lokal. Mizan. 

Chaplin, J. P. (2005). Kamus lengkap psikologi. PT Raja Grafindo Persada. 

Daulay, H. P. (2021). Pendidikan Islam dalam sistem pendidikan nasional di Indonesia. 
Kencana Prenada Media Group. 

Hasan, M. T. (2016). Pendidikan multikultural dalam perspektif Islam. Balitbang 
Kementerian Agama RI. 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang 
dan Diklat Kementerian Agama RI. 

 
32 Muhammad Tholchah Hasan, Pendidikan Multikultural dalam Perspektif Islam (Jakarta: Balitbang 
Kemenag RI, 2016), hlm. 73–85 
33 Abuddin Nata, Pendidikan Islam: Isu-Isu Kontemporer (Jakarta: Kencana, 2012), hlm. 189–195 
34 Zuly Qodir, Islam Moderat dan Tantangan Radikalisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2018), hlm. 101–
115 
35 Ahmad Rafiq, “Dinamika Pesantren Mahasiswa dan Penguatan Moderasi Islam,” Jurnal Pendidikan 
Agama Islam Vol. 17, No. 2 (2020): 152–158. 



Internalisasi Nilai Moderasi Beragama di Pesantren  
Mahasiswa Al-Hikam Malang 

 
 

 
 

777              JIPM - VOLUME 4, NO. 1, Februari 2026  

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2020). Roadmap penguatan moderasi 
beragama tahun 2020–2024. Kementerian Agama RI. 

Lickona, T. (1991). Educating for character. Bantam Books. 

Lickona, T. (2015). Educating for character: Mendidik untuk membentuk karakter. 
Bumi Aksara. 

Madjid, N. (2008). Islam: Doktrin dan peradaban. Paramadina. 

Mead, G. H. (1943). Mind, self, and society. University of Chicago Press. 

Misrawi, Z. (2010). Al-Qur’an kitab toleransi: Tafsir tematik Islam rahmatan lil 
‘alamin. Pustaka Oasis. 

Moleong, L. J. (2019). Metodologi penelitian kualitatif. PT Remaja Rosdakarya. 

Muhtadi, A. S. (2013). Komunikasi dakwah. Simbiosa Rekatama Media. 

Nata, A. (2012). Pendidikan Islam: Isu-isu kontemporer. Kencana. 

Qodir, Z. (2018). Islam moderat dan tantangan radikalisme. Pustaka Pelajar. 

Qomar, M. (2016). Pesantren: Dari transformasi metodologi menuju demokratisasi 
institusi. Erlangga. 

Rafiq, A. (2020). Dinamika pesantren mahasiswa dan penguatan moderasi Islam. Jurnal 
Pendidikan Agama Islam, 17(2). 

Scott, J. (1971). Internalization of norms: A sociological theory of moral commitment. 
Prentice-Hall. 

Shihab, M. Q. (2007). Secercah cahaya Ilahi: Hidup bersama Al-Qur’an. Mizan. 

Susanto, E. (2020). Moderasi beragama dalam pendidikan pesantren. Jurnal Al-Tahrir, 
20(1). 

Ulya, M. (2019). Manajemen Pondok Pesantren El-Fira Purwokerto (Tesis, IAIN 
Purwokerto). 

Zarkasyi, H. F. (2018). Moderasi Islam dan pendidikan pesantren. Jurnal Pendidikan 
Islam, 7(1), 1–16. 

Said, A., Ma’had Aly Al-Hikam Malang. (2019). Implementasi pendidikan karakter 
Islam di era milenial pada pondok pesantren mahasiswa. Jurnal Pendidikan 
Islam, 9. 

 


