KAMPUS AKADEMIK PUBLISING

Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa (JIPM)

Vol.4, No.1 Februari 2026

e-ISSN: 3025-5465, p-ISSN : 3025-7964, Hal 1273-1280
DOI : _https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.2162

# < ACCESS

OPE

RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFTI’I:
ANALISIS ISTINBATH HUKUM DALAM KITAB FATHUL MUIN

Ahmad Habib Dairobi!, Muhammad Amar Adly?

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara
habibdairobi@gmail.com, amaradly73@yahoo.com

Abstract.. The pillars of marriage are fundamental elements that determine the validity of a marriage
contract in Islamic law. Differences in emphasis between Islamic jurisprudence schools on the pillars and
conditions of marriage indicate the diversity of legal istinbat methods used by scholars. This article aims
to analyze the concept of the pillars of marriage from the perspective of the Shafi'i school of thought through
the legal istinbat approach contained in the book Fathul Mu'in by Sheikh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-
Malibari. This study uses a qualitative research method with a normative-juridical approach and library
research, with the main data source being the book Fathul Mu'in and supported by other Shafi'iyyah figh
books and relevant Islamic legal literature. The results of the study indicate that the Shafi'i school of
thought establishes five pillars of marriage, namely the prospective husband, prospective wife, guardian,
two witnesses, and sighat ijab qabul. The determination of these pillars is based on the evidence of the
Qur'an, the hadith of the Prophet Muhammad SAW, the consensus of scholars, and qgiyas processed through
a systematic and strict legal istinbat method. The book Fathul Mu'in consistently emphasizes the
importance of fulfilling all the pillars of marriage as an absolute requirement for the validity of the
marriage contract, while also providing a detailed explanation of the legal consequences if one of these
pillars is not fulfilled. This study is expected to provide an academic contribution in enriching the treasure
trove of Islamic family law studies, especially in understanding the legal construction of the pillars of
marriage according to the Shafi'i school of thought and its relevance in contemporary Muslim marriage
practices.

Keywords: Pillars of Marriage, Syafi'i School of thought, Istinbat Law, Fathul Mu'in, Islamic Marriage
Law.

Abstrak.. Rukun nikah merupakan elemen fundamental yang menentukan sah atau tidaknya suatu akad
perkawinan dalam hukum Islam. Perbedaan penekanan antar mazhab fikih terhadap rukun dan syarat
nikah menunjukkan adanya keragaman metode istinbat hukum yang digunakan oleh para ulama. Artikel
ini bertujuan untuk menganalisis konsep rukun nikah dalam perspektif Mazhab Syafi ‘i melalui pendekatan
istinbat hukum yang terdapat dalam kitab Fathul Mu ‘in karya Syekh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari.
Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan hazanah yuridis dan studi
kepustakaan (library research), dengan sumber data utama berupa kitab Fathul Mu ‘in serta didukung oleh
kitab-kitab fikih Syafi ‘iyyah lainnya dan literatur hukum Islam yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa Mazhab Syafi ‘i menetapkan lima rukun nikah, yaitu calon suami, calon istri, wali, dua orang saksi,
dan sighat ijab gabul. Penetapan rukun tersebut didasarkan pada dalil Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad
SAW, ijma‘ ulama, serta qiyas yang diolah melalui metode istinbat hukum yang sistematis dan ketat. Kitab
Fathul Mu ‘in secara konsisten menegaskan pentingnya terpenuhinya seluruh rukun nikah sebagai syarat
mutlak sahnya akad perkawinan, sekaligus memberikan penjelasan rinci mengenai konsekuensi hukum
apabila salah satu rukun tersebut tidak terpenuhi. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi
akademik dalam memperkaya hazanah studi hukum keluarga islam, khususnya dalam memahami
konstruksi hukum rukun nikah menurut Mazhab Syafi ‘i serta relevansinya dalam praktik perkawinan umat
islam kontemporer.

Kata kunci : Rukun Nikah, Mazhab Syafi‘l, Istinbat Hukum, Fathul Mu’in, Hukum Perkawinan Islam

LATAR BELAKANG

Pernikahan dalam Islam merupakan institusi fundamental yang tidak hanya mengatur
hubungan personal antara laki-laki dan perempuan, tetapi juga berfungsi sebagai pilar
pembentukan tatanan sosial dan moral umat. Islam memandang pernikahan sebagai akad yang

Naskah Masuk: Januari 2026; Revisi: 27 Januari 2026; Diterima: Januari 2026; Terbit: 27 Januari 2026.


https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7854
https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7854
mailto:habibdairobi@gmail.com
mailto:amaradly73@yahoo.com

RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI'l: ANALISIS ISTINBATH HUKUM
DALAM KITAB FATHUL MUIN

bersifat mitsagan ghalizan, yaitu perjanjian yang kokoh dan sakral, yang melahirkan konsekuensi
hukum, tanggung jawab moral, serta nilai-nilai ibadah. Oleh karena itu, keabsahan suatu
pernikahan tidak cukup hanya didasarkan pada aspek sosial atau administratif, melainkan harus
memenuhi ketentuan syariat Islam secara menyeluruh. !

Dalam kerangka hukum Islam, keabsahan pernikahan sangat ditentukan oleh
terpenuhinya rukun nikah. Rukun nikah merupakan unsur esensial yang menjadi fondasi
berdirinya akad nikah. Ketiadaan salah satu rukun berimplikasi langsung pada tidak sahnya
pernikahan secara syar‘i, meskipun secara sosial pernikahan tersebut telah dilaksanakan. Hal ini
menunjukkan bahwa pembahasan rukun nikah bukan sekadar persoalan teknis fikih, melainkan
menyangkut legitimasi hukum, perlindungan hak-hak pasangan, serta kepastian status hukum
keluarga dalam Islam.?

Namun demikian, dalam praktik masyarakat Muslim kontemporer, pemahaman terhadap
rukun nikah sering kali mengalami reduksi. Pernikahan kerap dipahami sebatas seremoni budaya
atau formalitas administratif, sementara dimensi fikihnya kurang mendapatkan perhatian yang
memadai. Akibatnya, tidak jarang ditemukan praktik pernikahan yang bermasalah secara hukum
Islam, seperti pelaksanaan akad tanpa wali yang sah, ketidakjelasan sighat ijab dan gabul, atau
pengabaian kehadiran saksi yang memenubhi kriteria syar‘i. Fenomena ini menunjukkan adanya
kesenjangan antara norma fikih klasik dan praktik pernikahan di tengah masyarakat.

Dalam khazanah fikih Islam, para ulama memiliki perbedaan pandangan dalam
merumuskan rukun dan syarat nikah. Mazhab Syafi‘i, yang menjadi rujukan mayoritas umat Islam
di Indonesia, dikenal memiliki formulasi rukun nikah yang ketat dan sistematis, terutama dalam
aspek wali, saksi, dan sighat akad. Salah satu kitab otoritatif dalam mazhab ini adalah Fathul
Mu ‘in karya Syekh Zainuddin al-Malibari. Kitab ini tidak hanya menjelaskan rukun nikah secara
normatif, tetapi juga menguraikan metode istinbat hukum yang melandasi penetapan rukun-rukun
tersebut.

Meskipun Fathul Mu ‘in banyak digunakan sebagai rujukan dalam pendidikan pesantren
dan kajian fikih munakahat, kajian akademik yang secara khusus mengulas rukun nikah dalam
kitab ini dengan pendekatan metodologis masih relatif terbatas. Sebagian penelitian lebih
menitikberatkan pada aspek praktis pernikahan atau perbandingan antarmazhab, sementara
analisis mendalam terhadap konstruksi istinbat hukum rukun nikah dalam Fathul Mu ‘in belum
banyak dieksplorasi secara komprehensif.?

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep
rukun nikah menurut mazhab Syafi‘i sebagaimana dijelaskan dalam kitab Fathul Mu ‘in, serta
mengkaji metode istinbat hukum yang digunakan dalam penetapannya. Kajian ini diharapkan
dapat memberikan kontribusi akademik dalam penguatan pemahaman fikih munakahat, sekaligus
menjadi rujukan normatif bagi praktik pernikahan Islam yang sesuai dengan prinsip-prinsip
syariat.*

KAJIAN TEORITIS

Dalam perspektif mazhab Syafi’i, rukun nikah merupakan unsur esensial yang
menentukan sah atau tidaknya akad perkawinan. Rukun nikah menurut mazhab ini meliputi calon
suami, calon istri, wali, dua orang saksi, serta sighat ijab dan kabul. Kitab Fathul Mu’in karya
Syekh Zainuddin al-Malibari sebagai salah satu rujukan fikih Syafi’iyyah menegaskan bahwa

'Rusdaya, Basri. Figih Munakahat 4 Mazhab Dan Kebijakan Pemerintah. Sulawesi Selatan: CV.
Kaaffah Learning Cente, 2019.

2Ali Sibra, Malisi. Pernikahan Dalam Islam. SEIKAT J. Ilmu Sos. Polit. dan Huk. 1, (2022)
3Abdul Haris, Na’im. Figih Munakahat. Kudus : Stain Kudus

4Aisyah Ayu, Musyafah, Perkawinan Dalam Perspektif Filosofis Hukum Islam. Crepido 2 (2020).

1274  JIPM - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026



kelima rukun tersebut harus terpenuhi secara simultan dan sesuai dengan ketentuan syariat.
Penekanan mazhab Syafi’i terhadap keberadaan wali dan saksi menunjukkan kehati-hatian
(ihtiyath) dalam menjaga tujuan perkawinan (maqashid an-nikah), terutama dalam menjaga nasab
dan kehormatan.

Analisis istinbath hukum dalam Fathul Mu’in menunjukkan bahwa penetapan rukun
nikah tidak terlepas dari dalil Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas yang digunakan oleh ulama
Syafi’iyyah. Misalnya, keharusan adanya wali didasarkan pada hadis “J» ¥) #\$3 ¥ (tidak sah
nikah kecuali dengan wali), yang dipahami secara tekstual dan diperkuat oleh praktik para
sahabat. Metode istinbath yang digunakan dalam kitab ini cenderung mengutamakan dalil naqli
yang shahih serta pemahaman bahasa (lughawi) dan konteks hukum (siyaq an-nash), sehingga
menghasilkan ketentuan yang ketat dalam penetapan rukun nikah.

Dengan demikian, kajian teoritis tentang rukun nikah dalam perspektif mazhab Syafi’i
melalui Fathul Mu’in menunjukkan adanya korelasi erat antara metodologi istinbath hukum dan
rumusan hukum yang dihasilkan. Ketegasan dalam menetapkan rukun nikah mencerminkan
karakter mazhab Syafi’i yang moderat namun cermat dalam menjaga keabsahan akad. Kajian ini
penting tidak hanya untuk memahami konstruksi hukum perkawinan dalam fikih klasik, tetapi
juga sebagai landasan normatif dalam penerapan hukum Islam kontemporer, khususnya di
wilayah yang mayoritas menganut mazhab Syafi’i.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif fighiyyah,
yakni mengevaluasi nash dan pendapat ulama melalui kajian kitab klasik dan literatur fikih
kontemporer. Data primer berasal dari Fath al-Mu ‘in sebagai sumber otoritatif Mazhab Syafi‘i,
sedangkan data sekunder berasal dari buku, artikel ilmiah, dan kajian fikih lain yang relevan
dengan topik rukun nikah. Analisis data dilakukan dengan teknik deskriptif analitik untuk
menginterpretasikan konsep rukun nikah berdasarkan dalil syar‘i. Penelitian ini memiliki
kebaruan (novelty) karena tidak hanya membahas rukun nikah dalam perspektif Mazhab Syafi‘i
secara normatif, tetapi secara khusus menganalisis metode istinbat hukum yang digunakan dalam
kitab Fathul Mu ‘in sebagai salah satu rujukan utama fikih Syafi‘iyyah. Berbeda dengan penelitian
sebelumnya yang cenderung bersifat deskriptif terhadap rukun nikah, kajian ini menitikberatkan
pada konstruksi argumentasi hukum dan pola penalaran fikih yang melandasi penetapan rukun
nikah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi metodologis
dalam studi hukum keluarga Islam, khususnya dalam memahami cara kerja istinbat hukum
Mazhab Syafi‘i dalam kitab fikih klasik.

HASIL DAN PEMBAHAS
A. Konsep Rukun Nikah dalam Mazhab Syafi‘i Menurut Kitab Fathul Mu‘

Dalam Mazhab Syafi‘i, rukun nikah menempati posisi sentral sebagai unsur esensial yang
menentukan sah atau tidaknya akad perkawinan. Kitab Fathul Muin secara tegas menyebutkan
bahwa rukun nikah terdiri dari lima unsur, yaitu: calon suami, calon istri, wali, dua orang saksi,
dan sighat ijab gabul.’ Kelima rukun ini harus terpenuhi secara sempurna pada saat akad
berlangsung, dan ketiadaan salah satu di antaranya menyebabkan akad nikah menjadi tidak sah.

Syekh Zainuddin al—Mali“bari menyatakan: ) )
dapa g (OIRLAS ¢ A9 A 9] g «F 8 shmad IS (S ) g

5 Ghozali, Abdul Rahman. Figih Munakahat. (Jakarta : Kencana Prenada Media), 2010.



RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI'l: ANALISIS ISTINBATH HUKUM
DALAM KITAB FATHUL MUIN

“Rukun nikah ada lima, yaitu suami, istri, wali, dua orang saksi, dan sighat (ijab gabul).®”

Pernyataan ini menunjukkan konsistensi Fathul Mu‘in dalam mengikuti kerangka
metodologis Mazhab Syafi‘i yang memisahkan secara tegas antara rukun dan syarat, serta
menempatkan rukun sebagai unsur yang tidak dapat ditoleransi keberadaannya. Formulasi ini
mencerminkan pola berpikir Mazhab Syafi‘i yang memisahkan secara tegas antara rukun (arkan)
dan syarat (shuruf). Rukun berkaitan dengan hakikat akad, sedangkan syarat berkaitan dengan
kelayakan atau kesempurnaan pelaksanaannya. Oleh karena itu, ketiadaan rukun menyebabkan
akad batal (batil), sedangkan ketiadaan syarat dapat menyebabkan akad tidak sempurna atau
terlarang tetapi masih memiliki eksistensi hukum.

Penetapan rukun nikah dalam Fathul Mu ‘in tidak dapat dilepaskan dari epistemologi
hukum Mazhab Syafi‘i, yang bertumpu pada:

1. Nash (Al-Qur’an dan Hadis)

2. Ijma‘

3. Qiyas

4. Kaidah Ushul Fikih Syafi‘iyyah

Mazhab Syafi‘i memiliki kecenderungan kuat untuk mengikat keabsahan akad pada teks
(nash), terutama dalam perkara ibadah dan akad yang berdimensi ibadah ( ‘uqud ta ‘abbudiyyah),
termasuk nikah. Oleh karena itu, unsur-unsur yang secara eksplisit atau implisit disebutkan dalam
nash ditempatkan sebagai rukun.’

Pendekatan ini tampak jelas dalam Fathul Mu ‘in yang menolak segala bentuk akad nikah
yang tidak memenuhi rukun, meskipun terdapat kerelaan para pihak atau alasan sosial tertentu.
Konsep rukun nikah dalam Fathul Mu ‘in tetap relevan dalam konteks hukum Islam kontemporer,
khususnya dalam sistem hukum keluarga di Indonesia yang banyak mengadopsi pandangan
Mazhab Syafi‘i. Ketegasan rukun menjadi dasar normatif dalam menilai praktik nikah siri, nikah
tanpa wali, dan nikah tidak tercatat.

B. Analisis Istinbat Hukum Rukun Nikah dalam Fathul Mu ‘in

1. Calon Suami dan Calon Istri sebagai Subjek Akad

Penetapan calon suami dan calon istri sebagai rukun nikah didasarkan pada kaidah ushul
fikih bahwa suatu akad tidak dapat berdiri tanpa adanya subjek hukum (al-‘agidan). Dalam
perspektif Mazhab Syafi‘i, keberadaan kedua mempelai bukan hanya syarat administratif, tetapi
bagian dari esensi akad itu sendiri.

Dalil Al-Qur’an yang menjadi dasar umum adalah firman Allah SWT: . )

akia ) 1 sasl

“Dan nikahlah orang orang yang sendirian diantara kamu” (QS. An-Nur 24: 32)

Ayat ini menunjukkan bahwa perintah nikah selalu berorientasi pada subjek yang jelas,
sehingga ketiadaan salah satu pihak membatalkan hakikat akad nikah. dipahami oleh Imam
Syafi‘i sebagai dalil bahwa akad nikah selalu melibatkan dua subjek yang jelas, yaitu pihak yang
dinikahkan dan pihak yang menikahi. Perintah “ankiht’” menunjukkan adanya subjek yang
menjadi objek akad, sehingga kejelasan identitas calon suami dan calon istri menjadi syarat
esensial dalam struktur akad.®

Dalam al-Risalah, Imam Syafi‘i menegaskan bahwa nash yang bersifat umum ( ‘amm)
harus dipahami sesuai zhahirnya selama tidak ada dalil yang mengkhususkannya. Oleh karena

¢ Imam Zainuddin bin Muhammad al-Ghazali al-Malibari, Fathul Mu’in bi Syarhi Qurratil ‘Ain
(Darul Ihya, 2023).

7 Al-Imam al-Hafizh Ali bin Umar ad-Daraquthni, Sunan ad-Daraquthni no 3580 (Jakarta: Pustaka
Azzam, 2007).
8 Wahbah Al-Zuhayli. Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Juz 7. Damaskus: Dar al-Fikr, 2011.

1276  JIPM - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026



itu, perintah menikahkan tidak dapat dipahami tanpa adanya subjek yang konkret dan
teridentifikasi.

2. Wali Sebagai Rukun Nikah

Dalam Mazhab Syafi‘i, wali merupakan salah satu rukun nikah yang keberadaannya
bersifat mutlak dan tidak dapat digugurkan dalam kondisi normal. Wali bukan sekadar unsur
pelengkap atau administratif, melainkan bagian esensial dari hakikat akad nikah itu sendiri. Oleh
karena itu, akad nikah yang dilakukan tanpa wali dinilai batal (batil), bukan fasid. Formulasi ini
menunjukkan bahwa wali ditempatkan sejajar dengan unsur-unsur esensial lainnya, seperti calon
mempelai dan sighat akad. Dalil utama yang menjadi landasan istinbat hukum kewajiban wali

dalam nikah adalah hadis Nabi Muhammad SAW: )
A vlgaiy

“tidak sah nikah kecuali dengan wali” (HR. Abu Dawud, al-Tirmidzi, Ibnu Majah, dan
Ahmad)

Dalam metodologi istinbat Mazhab Syafi‘i, lafaz /a nikaha dipahami sebagai penafian
keabsahan akad (nafyu as-sihhah), bukan penafian kesempurnaan (nafyu al-kal). Pemahaman ini
mengikuti kaidah ushul fikih Syafi‘iyyah bahwa penafian dalam konteks ibadah dan akad
bermakna pembatalan hukum, kecuali terdapat dalil yang memalingkannya.’

Mazhab Syafi‘i juga berdalil dengan hadis:
Ol AL ity ) ihy S5 51540 L

Perempuan mana saja yang menikah tanpa izin walinya, maka nikahnya batal.”
(HR. Abu Dawud dan al-Tirmidzi).

Hadis ini memperkuat pemahaman bahwa ketiadaan wali menyebabkan akad nikah tidak
memiliki akibat hukum sejak awal. Mazhab Syafi‘i menempatkan hadis-hadis tentang wali
sebagai dalil qath‘i dari sisi makna (gat ‘I al-dalalah), meskipun sebagian hadisnya bersifat ahad.
Imam Syafi‘i berpendapat bahwa hadis ahad yang sahih wajib diamalkan dalam masalah hukum,
termasuk dalam penetapan rukun nikah. Pendekatan ini ditegaskan dalam al-Risalah, di mana
Imam Syafi‘i menyatakan bahwa hadis sahih memiliki otoritas hukum yang mengikat, selama
tidak bertentangan dengan Al-Qur’an atau ijma‘.

3. Dua Orang Saksi sebagai Rukun Nikah

Penetapan dua orang saksi sebagai rukun nikah bertujuan untuk menjamin aspek legalitas
dan keterbukaan (i ‘lan) dalam perkawinan. Fathul Mu ‘in mensyaratkan saksi yang memenuhi
kriteria keadilan ( ‘adl), baligh, berakal, dan memahami akad.

Dalil hadis yang menjadi landasan adalah:
Jie Lt Gl ) 1Y

“Tidak sah nikah kecuali dengan wali dan dua orang saksi yang adil”. (HR. Al
Baihaqi)

® Munarki, Ahmad. Fatwa Ulama tentang Hukum Nikah Misyar Perspektif Maqasid Shari’ah. Al-
Tahrir J. Pemikir. Islam 13, 207 (2013). Membangun Rumah Tangga dalam Islam. (Berlian Putih, 2006).



RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI'l: ANALISIS ISTINBATH HUKUM
DALAM KITAB FATHUL MUIN

Hadis ini dipahami oleh ulama Syafi‘iyyah sebagai penafian keabsahan akad (nafyu as-
sihhah). Lafaz la nikaha tidak ditafsirkan sebagai penafian kesempurnaan, tetapi sebagai penafian
sahnya akad secara mutlak.

Mazhab Syafi‘i menggunakan pendekatan istinbat berbasis nash (al-istinbat al-nassi)
dengan memahami hadis-hadis tentang saksi secara literal dan normatif. Dalam kerangka ushul
fikih Syafi‘iyyah, lafaz penafian dalam akad memiliki implikasi pembatalan hukum. Imam Syafi‘i
dalam al-Risalah menegaskan bahwa hadis ahad yang sahih wajib diamalkan dalam penetapan
hukum, termasuk dalam penentuan rukun nikah.

Mazhab Syafi‘i berpegang pada kaidah bahwa akad nikah harus memiliki unsur
keterbukaan (i ‘/an), meskipun tidak disyaratkan pengumuman publik secara luas. Kehadiran saksi
berfungsi sebagai mekanisme minimal untuk menghindari kecurigaan dan sengketa.

Kaidah yang relevan adalah:
) la o adla auldall ¢ 53

Dengan menghadirkan saksi, potensi mafsadat seperti pengingkaran nikah dan
sengketa nasab dapat dicegah sejak awal. Penetapan dua orang saksi sebagai rukun nikah
memiliki orientasi kuat pada tujuan syariat, antara lain:

(1) Hifz al-Nasl (Perlindungan Keturunan) Saksi memastikan bahwa akad nikah dapat dibuktikan
sehingga kejelasan nasab anak terjamin.

(2) Hifz al-‘Ird (Perlindungan Kehormatan) Dengan adanya saksi, tuduhan zina atau hubungan
ilegal dapat dihindari.

(3) Hifz al-Mal (Perlindungan Hak-hak Hukum) Keberadaan saksi membantu penetapan hak
nafkah, waris, dan perwalian.

4. Sighat Ijab Qabul Sebagai Rukun Nikah

Sighat ijab qabul merupakan rukun terakhir yang menjadi manifestasi kehendak hukum
para pihak. Sighat ijab qabul dalam Mazhab Syafi‘i harus diucapkan secara jelas, berurutan, dan
menggunakan lafaz yang menunjukkan makna tazwij atau nikah. Fathul Mu ‘in menegaskan
bahwa sighat harus menggunakan lafaz yang menunjukkan makna nikah atau tazwij, dilakukan
secara berurutan, dan tidak diselingi oleh pemisah yang lama.'°

Dalam Mazhab Syafi‘i, sighat ijab dan qabul merupakan rukun nikah yang menentukan
lahirnya akad secara hukum. Tanpa ijab dan qabtl yang sah, nikah tidak pernah terjadi meskipun
rukun lainnya terpenuhi. Hal ini karena akad nikah, sebagaimana akad-akad syar‘i lainnya, secara
ontologis dibentuk oleh pernyataan kehendak (ta ‘bir ‘an al-iradah) dari para pihak.

Secara bahasa (lughatan), sighat berarti bentuk ungkapan atau redaksi. Dalam konteks
fikih, sighat didefinisikan sebagai:

O pall 581 g elagy) Ao Adjal) Jalatyy

“Lafaz yang menunjukkan ijab dan qabul secara tegas.”

10 Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media
Group, 2006.

1278  JIPM - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026



Mazhab Syafi‘i mensyaratkan kejelasan (sarahah) dalam lafaz ijab dan qabul, sehingga
tidak menerima lafaz kinayah (sindiran) tanpa niat yang eksplisit. Hal ini berbeda dengan
sebagian mazhab lain yang lebih longgar.

Mazhab Syafi‘i mensyaratkan bahwa ijab dan gabul harus berbentuk lafaz insya’, bukan
khabar. Lafaz seperti “zawwajtuka” atau “ankachtuka” secara kebahasaan merupakan verba
yang menciptakan realitas hukum baru, bukan sekadar melaporkan fakta.

Hal ini didasarkan pada kaidah:
Ay Al Y Aidial) BUEINL J8ati 3 glel

Penggunaan lafaz insya’ memastikan bahwa akad benar-benar “diciptakan” pada saat
pengucapan. Mazhab Syafi‘i mewajibkan penggunaan lafaz madi (lampau) dalam ijab dan gabul,
seperti zawwajtuka dan gabiltu. Secara kebahasaan, bentuk madi menunjukkan kepastian dan
finalitas makna, berbeda dengan fi‘il mudari® yang berpotensi menunjukkan ketidakpastian atau
masa depan.

Dari sudut pandang balaghah dan ‘urf lughawi, Mazhab Syafi‘i mensyaratkan
kesinambungan antara ijab dan qabul tanpa pemisah yang lama. Hal ini karena makna akad
dipahami sebagai satu kesatuan ungkapan kehendak hukum. Jika terjadi jeda panjang atau
interupsi yang merusak kesinambungan makna, akad dianggap batal.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis terhadap rukun nikah dalam Mazhab Syafi‘l meliputi calon suami,
calon istri, wali, dua orang saksi, dan sighat ijab dan qabul dapat disimpulkan bahwa konstruksi
akad nikah dalam mazhab ini dibangun di atas prinsip kepastian hukum (a/-yagin al-hukmi) dan
kehati-hatian normatif (ihtiyat). Setiap rukun diposisikan sebagai elemen konstitutif yang tidak
dapat dipisahkan dari keabsahan akad, sehingga ketiadaan salah satu rukun berimplikasi langsung
pada batalnya pernikahan secara hukum syariat.

Dari perspektif metode istinbat, Mazhab Syafi‘i secara konsisten mengedepankan
pendekatan nassi dengan penguatan analisis kebahasaan (lughawi) dan kaidah ushul fikih.
Penetapan rukun nikah tidak hanya didasarkan pada keberadaan dalil tekstual, tetapi juga pada
pemahaman mendalam terhadap redaksi nash, struktur bahasa, serta implikasi hukumnya. Hal ini
tampak jelas dalam penekanan terhadap kejelasan subjek akad, keabsahan perwalian, keharusan
saksi yang memenuhi syarat, serta ketegasan lafaz sighat ijab dan gabul sebagai pencipta realitas
hukum akad nikah.

Pendekatan ketat Mazhab Syafi‘i dalam menetapkan rukun nikah juga tidak dapat
dilepaskan dari kaidah ushul al-as! fi al-abda ‘ al-tahrim, yang menempatkan hubungan suami-
istri pada posisi hukum asal terlarang hingga terdapat legitimasi syar‘i yang sempurna. Oleh
karena itu, keketatan terhadap rukun nikah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk menutup
celah penyalahgunaan akad (saddu al-dzara’i ‘) serta menjamin keabsahan hubungan pernikahan
secara formal dan substansial.

Ditinjau dari perspektif maqasid al-shari‘ah, analisis rukun nikah dalam Mazhab Syafi‘i
menunjukkan orientasi yang kuat terhadap perlindungan tujuan-tujuan pokok syariat, khususnya
hifz al-din, hifz al-nasl, dan hifz al-‘ird. Kejelasan rukun nikah tidak hanya menjaga kesucian
akad dan kepatuhan terhadap hukum Islam, tetapi juga menjamin kejelasan nasab, kehormatan
perempuan, serta kepastian hak dan kewajiban hukum yang lahir dari perkawinan.



RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI'l: ANALISIS ISTINBATH HUKUM
DALAM KITAB FATHUL MUIN

Dengan demikian, konsepsi rukun nikah dalam Mazhab Syafi‘i, sebagaimana tercermin
dalam Fathul Mu ‘in, tidak sekadar merepresentasikan pendekatan fikih yang tekstual-formalistik,
melainkan menunjukkan integrasi antara keteguhan pada nash, ketepatan metodologi istinbat, dan
orientasi maqasid yang berkelanjutan. Kerangka ini menjadikan Mazhab Syafi‘i relevan sebagai
rujukan normatif dalam menghadapi dinamika praktik pernikahan kontemporer, sekaligus
menegaskan pentingnya kepastian hukum sebagai fondasi keadilan dalam institusi perkawinan
Islam.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Zuhayli, Wahbah. Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu. Juz 7. Damaskus: Dar al-Fikr, 2011.

Basri, Rusdaya. Figih Munakahat 4 Mazhab Dan Kebijakan Pemerintah. Sulawesi Selatan: CV.
Kaaffah Learning Cente, 2019.

Daraquthni, al-Imam al-Hafizh Ali bin Umar ad-. Sunan ad-Daraquthni no 3580. Pustaka Azzam,
2007.

Ghozali, Abdul Rahman. Figih Munakahat. (Jakarta : Kencana Prenada Media), 2010.

Malibari, Imam Zainuddin bin Muhammad al-Ghazali. Fathul Mu’in bi Syarhi Qurratil ‘Ain.
Darul Thya, 2023.

Malisi, Ali Sibra. Pernikahan Dalam Islam. SEIKAT J. Ilmu Sos. Polit. dan Huk. 1,
(2022).

Munarki, Ahmad. Fatwa Ulama tentang Hukum Nikah Misyar Perspektif Maqgasid Shari’ah. Al-
Tahrir J. Pemikir. Islam 13, 207 (2013). Membangun Rumah Tangga dalam Islam.
(Berlian Putih, 2006).

Musyafah, Aisyah Ayu. Perkawinan Dalam Perspektif Filosofis Hukum Islam. Crepido 2 (2020).
Na’im, Abdul Haris. Figih Munakahat. Kudus : Stain Kudus

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media
Group, 2006.

1280  JIPM - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026



