
 
KAMPUS AKADEMIK PUBLISING 

Jurnal Ilmiah Penelitian Mahasiswa (JIPM) 
 Vol.4, No.1  Februari  2026 

e-ISSN: 3025-5465, p-ISSN : 3025-7964, Hal 1273-1280 
DOI :  https://doi.org/10.61722/jipm.v4i1.2162 

 

Naskah Masuk:  Januari 2026;  Revisi: 27 Januari 2026;  Diterima: Januari 2026; Terbit: 27 Januari 2026. 
 
 
 
 
 
 

 

RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI’I: 

ANALISIS ISTINBATH HUKUM DALAM KITAB FATHUL MUIN 

 

Ahmad Habib Dairobi1, Muhammad Amar Adly2 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara 
habibdairobi@gmail.com, amaradly73@yahoo.com  

 

Abstract.. The pillars of marriage are fundamental elements that determine the validity of a marriage 

contract in Islamic law. Differences in emphasis between Islamic jurisprudence schools on the pillars and 

conditions of marriage indicate the diversity of legal istinbāṭ methods used by scholars. This article aims 

to analyze the concept of the pillars of marriage from the perspective of the Shafi'i school of thought through 

the legal istinbaṭ approach contained in the book Fathul Mu'in by Sheikh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-

Malibari. This study uses a qualitative research method with a normative-juridical approach and library 

research, with the main data source being the book Fathul Mu'in and supported by other Shafi'iyyah fiqh 

books and relevant Islamic legal literature. The results of the study indicate that the Shafi'i school of 

thought establishes five pillars of marriage, namely the prospective husband, prospective wife, guardian, 

two witnesses, and sighat ijab qabul. The determination of these pillars is based on the evidence of the 

Qur'an, the hadith of the Prophet Muhammad SAW, the consensus of scholars, and qiyas processed through 

a systematic and strict legal istinbaṭ method. The book Fathul Mu'in consistently emphasizes the 

importance of fulfilling all the pillars of marriage as an absolute requirement for the validity of the 

marriage contract, while also providing a detailed explanation of the legal consequences if one of these 

pillars is not fulfilled. This study is expected to provide an academic contribution in enriching the treasure 

trove of Islamic family law studies, especially in understanding the legal construction of the pillars of 

marriage according to the Shafi'i school of thought and its relevance in contemporary Muslim marriage 

practices. 

Keywords: Pillars of Marriage, Syafi'i School of thought, Istinbaṭ Law, Fathul Mu'in, Islamic Marriage 

Law. 

 

Abstrak.. Rukun nikah merupakan elemen fundamental yang menentukan sah atau tidaknya suatu akad 

perkawinan dalam hukum Islam. Perbedaan penekanan antar mazhab fikih terhadap rukun dan syarat 

nikah menunjukkan adanya keragaman metode istinbāṭ hukum yang digunakan oleh para ulama. Artikel 

ini bertujuan untuk menganalisis konsep rukun nikah dalam perspektif Mazhab Syafi‘i melalui pendekatan 

istinbaṭ hukum yang terdapat dalam kitab Fathul Mu‘in karya Syekh Zainuddin bin Abdul Aziz Al-Malibari. 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan hazanah yuridis dan studi 

kepustakaan (library research), dengan sumber data utama berupa kitab Fathul Mu‘in serta didukung oleh 

kitab-kitab fikih Syafi‘iyyah lainnya dan literatur hukum Islam yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa Mazhab Syafi‘i menetapkan lima rukun nikah, yaitu calon suami, calon istri, wali, dua orang saksi, 

dan sighat ijab qabul. Penetapan rukun tersebut didasarkan pada dalil Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad 

SAW, ijma‘ ulama, serta qiyas yang diolah melalui metode istinbaṭ hukum yang sistematis dan ketat. Kitab 

Fathul Mu‘in secara konsisten menegaskan pentingnya terpenuhinya seluruh rukun nikah sebagai syarat 

mutlak sahnya akad perkawinan, sekaligus memberikan penjelasan rinci mengenai konsekuensi hukum 

apabila salah satu rukun tersebut tidak terpenuhi. Kajian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

akademik dalam memperkaya hazanah studi hukum keluarga islam, khususnya dalam memahami 

konstruksi hukum rukun nikah menurut Mazhab Syafi‘i serta relevansinya dalam praktik perkawinan umat 

islam kontemporer. 

Kata kunci : Rukun Nikah, Mazhab Syafi‘I, Istinbaṭ Hukum, Fathul Mu’in, Hukum Perkawinan Islam 

 

 

LATAR BELAKANG 

  Pernikahan dalam Islam merupakan institusi fundamental yang tidak hanya mengatur 

hubungan personal antara laki-laki dan perempuan, tetapi juga berfungsi sebagai pilar 

pembentukan tatanan sosial dan moral umat. Islam memandang pernikahan sebagai akad yang 

https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7854
https://doi.org/10.61722/jinu.v3i1.7854
mailto:habibdairobi@gmail.com
mailto:amaradly73@yahoo.com


 
 

   
RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI’I: ANALISIS ISTINBATH HUKUM  

DALAM KITAB FATHUL MUIN 

1274        JIPM  - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026   

 
 
 

bersifat mitsaqan ghaliẓan, yaitu perjanjian yang kokoh dan sakral, yang melahirkan konsekuensi 

hukum, tanggung jawab moral, serta nilai-nilai ibadah. Oleh karena itu, keabsahan suatu 

pernikahan tidak cukup hanya didasarkan pada aspek sosial atau administratif, melainkan harus 

memenuhi ketentuan syariat Islam secara menyeluruh.1 

Dalam kerangka hukum Islam, keabsahan pernikahan sangat ditentukan oleh 

terpenuhinya rukun nikah. Rukun nikah merupakan unsur esensial yang menjadi fondasi 

berdirinya akad nikah. Ketiadaan salah satu rukun berimplikasi langsung pada tidak sahnya 

pernikahan secara syar‘i, meskipun secara sosial pernikahan tersebut telah dilaksanakan. Hal ini 

menunjukkan bahwa pembahasan rukun nikah bukan sekadar persoalan teknis fikih, melainkan 

menyangkut legitimasi hukum, perlindungan hak-hak pasangan, serta kepastian status hukum 

keluarga dalam Islam.2 

Namun demikian, dalam praktik masyarakat Muslim kontemporer, pemahaman terhadap 

rukun nikah sering kali mengalami reduksi. Pernikahan kerap dipahami sebatas seremoni budaya 

atau formalitas administratif, sementara dimensi fikihnya kurang mendapatkan perhatian yang 

memadai. Akibatnya, tidak jarang ditemukan praktik pernikahan yang bermasalah secara hukum 

Islam, seperti pelaksanaan akad tanpa wali yang sah, ketidakjelasan sighat ijab dan qabul, atau 

pengabaian kehadiran saksi yang memenuhi kriteria syar‘i. Fenomena ini menunjukkan adanya 

kesenjangan antara norma fikih klasik dan praktik pernikahan di tengah masyarakat. 

Dalam khazanah fikih Islam, para ulama memiliki perbedaan pandangan dalam 

merumuskan rukun dan syarat nikah. Mazhab Syafi‘i, yang menjadi rujukan mayoritas umat Islam 

di Indonesia, dikenal memiliki formulasi rukun nikah yang ketat dan sistematis, terutama dalam 

aspek wali, saksi, dan sighat akad. Salah satu kitab otoritatif dalam mazhab ini adalah Fathul 

Mu‘in karya Syekh Zainuddin al-Malibari. Kitab ini tidak hanya menjelaskan rukun nikah secara 

normatif, tetapi juga menguraikan metode istinbaṭ hukum yang melandasi penetapan rukun-rukun 

tersebut. 

Meskipun Fathul Mu‘in banyak digunakan sebagai rujukan dalam pendidikan pesantren 

dan kajian fikih munakahat, kajian akademik yang secara khusus mengulas rukun nikah dalam 

kitab ini dengan pendekatan metodologis masih relatif terbatas. Sebagian penelitian lebih 

menitikberatkan pada aspek praktis pernikahan atau perbandingan antarmazhab, sementara 

analisis mendalam terhadap konstruksi istinbaṭ hukum rukun nikah dalam Fathul Mu‘in belum 

banyak dieksplorasi secara komprehensif.3 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konsep 

rukun nikah menurut mazhab Syafi‘i sebagaimana dijelaskan dalam kitab Fathul Mu‘in, serta 

mengkaji metode istinbaṭ hukum yang digunakan dalam penetapannya. Kajian ini diharapkan 

dapat memberikan kontribusi akademik dalam penguatan pemahaman fikih munakahat, sekaligus 

menjadi rujukan normatif bagi praktik pernikahan Islam yang sesuai dengan prinsip-prinsip 

syariat.4 

 

KAJIAN TEORITIS 

Dalam perspektif mazhab Syafi’i, rukun nikah merupakan unsur esensial yang 

menentukan sah atau tidaknya akad perkawinan. Rukun nikah menurut mazhab ini meliputi calon 

suami, calon istri, wali, dua orang saksi, serta sighat ijab dan kabul. Kitab Fathul Mu’in karya 

Syekh Zainuddin al-Malibari sebagai salah satu rujukan fikih Syafi’iyyah menegaskan bahwa 

 
1Rusdaya, Basri. Fiqih Munakahat 4 Mazhab Dan Kebijakan Pemerintah. Sulawesi Selatan: CV. 

Kaaffah Learning Cente, 2019. 

2Ali Sibra, Malisi. Pernikahan Dalam Islam. SEIKAT J. Ilmu Sos. Polit. dan Huk. 1, (2022) 

 
3Abdul Haris, Na’im. Fiqih Munakahat. Kudus : Stain Kudus 

4Aisyah Ayu, Musyafah, Perkawinan Dalam Perspektif Filosofis Hukum Islam. Crepido 2 (2020). 



 

 

kelima rukun tersebut harus terpenuhi secara simultan dan sesuai dengan ketentuan syariat. 

Penekanan mazhab Syafi’i terhadap keberadaan wali dan saksi menunjukkan kehati-hatian 

(ihtiyath) dalam menjaga tujuan perkawinan (maqashid an-nikah), terutama dalam menjaga nasab 

dan kehormatan. 

Analisis istinbath hukum dalam Fathul Mu’in menunjukkan bahwa penetapan rukun 

nikah tidak terlepas dari dalil Al-Qur’an, hadis, ijma’, dan qiyas yang digunakan oleh ulama 

Syafi’iyyah. Misalnya, keharusan adanya wali didasarkan pada hadis “لا نكاح إلا بولي” (tidak sah 

nikah kecuali dengan wali), yang dipahami secara tekstual dan diperkuat oleh praktik para 

sahabat. Metode istinbath yang digunakan dalam kitab ini cenderung mengutamakan dalil naqli 

yang shahih serta pemahaman bahasa (lughawi) dan konteks hukum (siyāq an-nash), sehingga 

menghasilkan ketentuan yang ketat dalam penetapan rukun nikah. 

Dengan demikian, kajian teoritis tentang rukun nikah dalam perspektif mazhab Syafi’i 

melalui Fathul Mu’in menunjukkan adanya korelasi erat antara metodologi istinbath hukum dan 

rumusan hukum yang dihasilkan. Ketegasan dalam menetapkan rukun nikah mencerminkan 

karakter mazhab Syafi’i yang moderat namun cermat dalam menjaga keabsahan akad. Kajian ini 

penting tidak hanya untuk memahami konstruksi hukum perkawinan dalam fikih klasik, tetapi 

juga sebagai landasan normatif dalam penerapan hukum Islam kontemporer, khususnya di 

wilayah yang mayoritas menganut mazhab Syafi’i. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan normatif fiqhiyyah, 

yakni mengevaluasi nash dan pendapat ulama melalui kajian kitab klasik dan literatur fikih 

kontemporer. Data primer berasal dari Fath al-Mu‘in sebagai sumber otoritatif Mazhab Syafi‘i, 

sedangkan data sekunder berasal dari buku, artikel ilmiah, dan kajian fikih lain yang relevan 

dengan topik rukun nikah. Analisis data dilakukan dengan teknik deskriptif analitik untuk 

menginterpretasikan konsep rukun nikah berdasarkan dalil syar‘i. Penelitian ini memiliki 

kebaruan (novelty) karena tidak hanya membahas rukun nikah dalam perspektif Mazhab Syafi‘i 

secara normatif, tetapi secara khusus menganalisis metode istinbaṭ hukum yang digunakan dalam 

kitab Fathul Mu‘in sebagai salah satu rujukan utama fikih Syafi‘iyyah. Berbeda dengan penelitian 

sebelumnya yang cenderung bersifat deskriptif terhadap rukun nikah, kajian ini menitikberatkan 

pada konstruksi argumentasi hukum dan pola penalaran fikih yang melandasi penetapan rukun 

nikah. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi metodologis 

dalam studi hukum keluarga Islam, khususnya dalam memahami cara kerja istinbaṭ hukum 

Mazhab Syafi‘i dalam kitab fikih klasik. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHAS 

A. Konsep Rukun Nikah dalam Mazhab Syafi‘i Menurut Kitab Fathul Mu‘ 

Dalam Mazhab Syafi‘i, rukun nikah menempati posisi sentral sebagai unsur esensial yang 

menentukan sah atau tidaknya akad perkawinan. Kitab Fathul Muin secara tegas menyebutkan 

bahwa rukun nikah terdiri dari lima unsur, yaitu: calon suami, calon istri, wali, dua orang saksi, 

dan sighat ijab qabul. 5  Kelima rukun ini harus terpenuhi secara sempurna pada saat akad 

berlangsung, dan ketiadaan salah satu di antaranya menyebabkan akad nikah menjadi tidak sah. 

Syekh Zainuddin al-Malibari menyatakan: 

 وأركان النكاح خمسة: زوج، وزوجة، وولي، وشاهدان، وصيغة

 
5 Ghozali, Abdul Rahman. Fiqih Munakahat. (Jakarta : Kencana Prenada Media), 2010. 



 
 

   
RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI’I: ANALISIS ISTINBATH HUKUM  

DALAM KITAB FATHUL MUIN 

1276        JIPM  - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026   

 
 
 

“Rukun nikah ada lima, yaitu suami, istri, wali, dua orang saksi, dan sighat (ijab qabul).6”  

 

Pernyataan ini menunjukkan konsistensi Fathul Mu‘in dalam mengikuti kerangka 

metodologis Mazhab Syafi‘i yang memisahkan secara tegas antara rukun dan syarat, serta 

menempatkan rukun sebagai unsur yang tidak dapat ditoleransi keberadaannya. Formulasi ini 

mencerminkan pola berpikir Mazhab Syafi‘i yang memisahkan secara tegas antara rukun (arkan) 

dan syarat (shuruṭ). Rukun berkaitan dengan hakikat akad, sedangkan syarat berkaitan dengan 

kelayakan atau kesempurnaan pelaksanaannya. Oleh karena itu, ketiadaan rukun menyebabkan 

akad batal (baṭil), sedangkan ketiadaan syarat dapat menyebabkan akad tidak sempurna atau 

terlarang tetapi masih memiliki eksistensi hukum. 

Penetapan rukun nikah dalam Fathul Mu‘in tidak dapat dilepaskan dari epistemologi 

hukum Mazhab Syafi‘i, yang bertumpu pada: 

1. Nash (Al-Qur’an dan Hadis) 

2. Ijma‘ 

3. Qiyas 

4. Kaidah Ushul Fikih Syafi‘iyyah 

Mazhab Syafi‘i memiliki kecenderungan kuat untuk mengikat keabsahan akad pada teks 

(nash), terutama dalam perkara ibadah dan akad yang berdimensi ibadah (‘uqud ta‘abbudiyyah), 

termasuk nikah. Oleh karena itu, unsur-unsur yang secara eksplisit atau implisit disebutkan dalam 

nash ditempatkan sebagai rukun.7 

Pendekatan ini tampak jelas dalam Fathul Mu‘in yang menolak segala bentuk akad nikah 

yang tidak memenuhi rukun, meskipun terdapat kerelaan para pihak atau alasan sosial tertentu. 

Konsep rukun nikah dalam Fathul Mu‘in tetap relevan dalam konteks hukum Islam kontemporer, 

khususnya dalam sistem hukum keluarga di Indonesia yang banyak mengadopsi pandangan 

Mazhab Syafi‘i. Ketegasan rukun menjadi dasar normatif dalam menilai praktik nikah siri, nikah 

tanpa wali, dan nikah tidak tercatat. 

B. Analisis Istinbaṭ Hukum Rukun Nikah dalam Fathul Mu‘in 

1. Calon Suami dan Calon Istri sebagai Subjek Akad 

Penetapan calon suami dan calon istri sebagai rukun nikah didasarkan pada kaidah ushul 

fikih bahwa suatu akad tidak dapat berdiri tanpa adanya subjek hukum (al-‘aqidan). Dalam 

perspektif Mazhab Syafi‘i, keberadaan kedua mempelai bukan hanya syarat administratif, tetapi 

bagian dari esensi akad itu sendiri. 

Dalil Al-Qur’an yang menjadi dasar umum adalah firman Allah SWT: 

ىٰ مِنكُمأ و   أ نكِحُوا الْأ ي ام   

“Dan nikahlah orang orang yang sendirian diantara kamu” (QS. An-Nur 24: 32) 

Ayat ini menunjukkan bahwa perintah nikah selalu berorientasi pada subjek yang jelas, 

sehingga ketiadaan salah satu pihak membatalkan hakikat akad nikah. dipahami oleh Imam 

Syafi‘i sebagai dalil bahwa akad nikah selalu melibatkan dua subjek yang jelas, yaitu pihak yang 

dinikahkan dan pihak yang menikahi. Perintah “ankihū” menunjukkan adanya subjek yang 

menjadi objek akad, sehingga kejelasan identitas calon suami dan calon istri menjadi syarat 

esensial dalam struktur akad.8 

Dalam al-Risalah, Imam Syafi‘i menegaskan bahwa nash yang bersifat umum (‘amm) 

harus dipahami sesuai zhahirnya selama tidak ada dalil yang mengkhususkannya. Oleh karena 

 
6 Imam Zainuddin bin Muhammad al-Ghazali al-Malibari, Fathul Mu’in bi Syarhi Qurratil ‘Ain 

(Darul Ihya, 2023). 

 
7 Al-Imam al-Hafizh Ali bin Umar ad-Daraquthni, Sunan ad-Daraquthni no 3580 (Jakarta: Pustaka 

Azzam, 2007). 
8 Wahbah Al-Zuḥayli. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Juz 7. Damaskus: Dar al-Fikr, 2011. 



 

 

itu, perintah menikahkan tidak dapat dipahami tanpa adanya subjek yang konkret dan 

teridentifikasi. 

 

2. Wali Sebagai Rukun Nikah 

Dalam Mazhab Syafi‘i, wali merupakan salah satu rukun nikah yang keberadaannya 

bersifat mutlak dan tidak dapat digugurkan dalam kondisi normal. Wali bukan sekadar unsur 

pelengkap atau administratif, melainkan bagian esensial dari hakikat akad nikah itu sendiri. Oleh 

karena itu, akad nikah yang dilakukan tanpa wali dinilai batal (baṭil), bukan fasid. Formulasi ini 

menunjukkan bahwa wali ditempatkan sejajar dengan unsur-unsur esensial lainnya, seperti calon 

mempelai dan sighat akad. Dalil utama yang menjadi landasan istinbāṭ hukum kewajiban wali 

dalam nikah adalah hadis Nabi Muhammad SAW: 

لِي     لَ  نكِ اح  إلَِا بوِ 
 

“tidak sah nikah kecuali dengan wali” (HR. Abu Dawud, al-Tirmidzi, Ibnu Mājah, dan 

Ahmad) 

Dalam metodologi istinbaṭ Mazhab Syafi‘i, lafaz la nikaḥa dipahami sebagai penafian 

keabsahan akad (nafyu aṣ-ṣihḥah), bukan penafian kesempurnaan (nafyu al-kal). Pemahaman ini 

mengikuti kaidah ushul fikih Syafi‘iyyah bahwa penafian dalam konteks ibadah dan akad 

bermakna pembatalan hukum, kecuali terdapat dalil yang memalingkannya.9 

Mazhab Syafi‘i juga berdalil dengan hadis: 

ا ب اطِل   ا ف نكِ احُه  لِي هِ  تأ بِغ يأرِ إِذأنِ و  أ ة  ن ك ح  ر  ا امأ  أ يُّم 

Perempuan mana saja yang menikah tanpa izin walinya, maka nikahnya batal.” 

(HR. Abu Dawud dan al-Tirmidzi). 

Hadis ini memperkuat pemahaman bahwa ketiadaan wali menyebabkan akad nikah tidak 

memiliki akibat hukum sejak awal. Mazhab Syafi‘i menempatkan hadis-hadis tentang wali 

sebagai dalil qath‘i dari sisi makna (qaṭ‘I al-dalalah), meskipun sebagian hadisnya bersifat ahad. 

Imam Syafi‘i berpendapat bahwa hadis ahad yang sahih wajib diamalkan dalam masalah hukum, 

termasuk dalam penetapan rukun nikah. Pendekatan ini ditegaskan dalam al-Risalah, di mana 

Imam Syafi‘i menyatakan bahwa hadis sahih memiliki otoritas hukum yang mengikat, selama 

tidak bertentangan dengan Al-Qur’an atau ijma‘. 

 3. Dua Orang Saksi sebagai Rukun Nikah 

Penetapan dua orang saksi sebagai rukun nikah bertujuan untuk menjamin aspek legalitas 

dan keterbukaan (i‘lan) dalam perkawinan. Fathul Mu‘in mensyaratkan saksi yang memenuhi 

kriteria keadilan (‘adl), baligh, berakal, dan memahami akad. 

Dalil hadis yang menjadi landasan adalah: 

ل   ش اهِد يأ ع دأ لِي   و   لَ  نكِ اح  إلَِا بوِ 

“Tidak sah nikah kecuali dengan wali dan dua orang saksi yang adil”. (HR. Al 

Baihaqi) 

 
9 Munarki, Ahmad. Fatwa Ulama tentang Hukum Nikah Misyar Perspektif Maqasid Shari’ah. Al- 

Tahrir J. Pemikir. Islam 13, 207 (2013). Membangun Rumah Tangga dalam Islam. (Berlian Putih, 2006). 



 
 

   
RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI’I: ANALISIS ISTINBATH HUKUM  

DALAM KITAB FATHUL MUIN 

1278        JIPM  - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026   

 
 
 

Hadis ini dipahami oleh ulama Syafi‘iyyah sebagai penafian keabsahan akad (nafyu aṣ-

ṣihḥah). Lafaz la nikaḥa tidak ditafsirkan sebagai penafian kesempurnaan, tetapi sebagai penafian 

sahnya akad secara mutlak. 

Mazhab Syafi‘i menggunakan pendekatan istinbaṭ berbasis nash (al-istinbaṭ al-naṣṣi) 

dengan memahami hadis-hadis tentang saksi secara literal dan normatif. Dalam kerangka ushul 

fikih Syafi‘iyyah, lafaz penafian dalam akad memiliki implikasi pembatalan hukum. Imam Syafi‘i 

dalam al-Risalah menegaskan bahwa hadis ahad yang sahih wajib diamalkan dalam penetapan 

hukum, termasuk dalam penentuan rukun nikah.  

Mazhab Syafi‘i berpegang pada kaidah bahwa akad nikah harus memiliki unsur 

keterbukaan (i‘lan), meskipun tidak disyaratkan pengumuman publik secara luas. Kehadiran saksi 

berfungsi sebagai mekanisme minimal untuk menghindari kecurigaan dan sengketa. 

Kaidah yang relevan adalah: 

 درء المفاسد مقدم على جلب المصالح 

Dengan menghadirkan saksi, potensi mafsadat seperti pengingkaran nikah dan 

sengketa nasab dapat dicegah sejak awal. Penetapan dua orang saksi sebagai rukun nikah 

memiliki orientasi kuat pada tujuan syariat, antara lain: 

(1) Ḥifẓ al-Nasl (Perlindungan Keturunan) Saksi memastikan bahwa akad nikah dapat dibuktikan 

sehingga kejelasan nasab anak terjamin. 

(2) Ḥifẓ al-‘Irḍ (Perlindungan Kehormatan) Dengan adanya saksi, tuduhan zina atau hubungan 

ilegal dapat dihindari. 

(3) Ḥifẓ al-Mal (Perlindungan Hak-hak Hukum) Keberadaan saksi membantu penetapan hak 

nafkah, waris, dan perwalian. 

4. Sighat Ijab Qabul Sebagai Rukun Nikah 

Sighat ijab qabul merupakan rukun terakhir yang menjadi manifestasi kehendak hukum 

para pihak. Sighat ijab qabul dalam Mazhab Syafi‘i harus diucapkan secara jelas, berurutan, dan 

menggunakan lafaz yang menunjukkan makna tazwij atau nikah. Fathul Mu‘in menegaskan 

bahwa sighat harus menggunakan lafaz yang menunjukkan makna nikah atau tazwij, dilakukan 

secara berurutan, dan tidak diselingi oleh pemisah yang lama.10 

Dalam Mazhab Syafi‘i, ṣighat ijab dan qabul merupakan rukun nikah yang menentukan 

lahirnya akad secara hukum. Tanpa ijab dan qabūl yang sah, nikah tidak pernah terjadi meskipun 

rukun lainnya terpenuhi. Hal ini karena akad nikah, sebagaimana akad-akad syar‘i lainnya, secara 

ontologis dibentuk oleh pernyataan kehendak (ta‘bir ‘an al-iradah) dari para pihak. 

Secara bahasa (lughatan), ṣighat berarti bentuk ungkapan atau redaksi. Dalam konteks 

fikih, ṣighat didefinisikan sebagai: 

 الْلفاظ الدالة على الإيجاب والقبول الصريحين 

“Lafaz yang menunjukkan ijab dan qabul secara tegas.” 

 
10 Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2006. 



 

 

Mazhab Syafi‘i mensyaratkan kejelasan (ṣaraḥah) dalam lafaz ijab dan qabul, sehingga 

tidak menerima lafaz kinayah (sindiran) tanpa niat yang eksplisit. Hal ini berbeda dengan 

sebagian mazhab lain yang lebih longgar. 

Mazhab Syafi‘i mensyaratkan bahwa ijab dan qabul harus berbentuk lafaz insya’, bukan 

khabar. Lafaz seperti “zawwajtuka” atau “ankachtuka” secara kebahasaan merupakan verba 

yang menciptakan realitas hukum baru, bukan sekadar melaporkan fakta. 

Hal ini didasarkan pada kaidah:  

 العقود تنعقد بالْلفاظ المنشئة لَ الخبرية 

Penggunaan lafaz insya’ memastikan bahwa akad benar-benar “diciptakan” pada saat 

pengucapan. Mazhab Syafi‘i mewajibkan penggunaan lafaz maḍi (lampau) dalam ijab dan qabul, 

seperti zawwajtuka dan qabiltu. Secara kebahasaan, bentuk maḍi menunjukkan kepastian dan 

finalitas makna, berbeda dengan fi‘il muḍari‘ yang berpotensi menunjukkan ketidakpastian atau 

masa depan. 

Dari sudut pandang balaghah dan ‘urf lughawi, Mazhab Syafi‘i mensyaratkan 

kesinambungan antara ijab dan qabul tanpa pemisah yang lama. Hal ini karena makna akad 

dipahami sebagai satu kesatuan ungkapan kehendak hukum. Jika terjadi jeda panjang atau 

interupsi yang merusak kesinambungan makna, akad dianggap batal. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis terhadap rukun nikah dalam Mazhab Syafi‘I meliputi calon suami, 

calon istri, wali, dua orang saksi, dan ṣighat ijab dan qabul dapat disimpulkan bahwa konstruksi 

akad nikah dalam mazhab ini dibangun di atas prinsip kepastian hukum (al-yaqin al-ḥukmi) dan 

kehati-hatian normatif (iḥtiyaṭ). Setiap rukun diposisikan sebagai elemen konstitutif yang tidak 

dapat dipisahkan dari keabsahan akad, sehingga ketiadaan salah satu rukun berimplikasi langsung 

pada batalnya pernikahan secara hukum syariat. 

Dari perspektif metode istinbaṭ, Mazhab Syafi‘i secara konsisten mengedepankan 

pendekatan naṣṣi dengan penguatan analisis kebahasaan (lughawi) dan kaidah ushul fikih. 

Penetapan rukun nikah tidak hanya didasarkan pada keberadaan dalil tekstual, tetapi juga pada 

pemahaman mendalam terhadap redaksi nash, struktur bahasa, serta implikasi hukumnya. Hal ini 

tampak jelas dalam penekanan terhadap kejelasan subjek akad, keabsahan perwalian, keharusan 

saksi yang memenuhi syarat, serta ketegasan lafaz ṣighat ijab dan qabul sebagai pencipta realitas 

hukum akad nikah. 

Pendekatan ketat Mazhab Syafi‘i dalam menetapkan rukun nikah juga tidak dapat 

dilepaskan dari kaidah ushul al-aṣl fī al-abḍa‘ al-taḥrim, yang menempatkan hubungan suami-

istri pada posisi hukum asal terlarang hingga terdapat legitimasi syar‘i yang sempurna. Oleh 

karena itu, keketatan terhadap rukun nikah berfungsi sebagai mekanisme preventif untuk menutup 

celah penyalahgunaan akad (saddu al-dzara’i‘) serta menjamin keabsahan hubungan pernikahan 

secara formal dan substansial. 

Ditinjau dari perspektif maqāṣid al-shari‘ah, analisis rukun nikah dalam Mazhab Syafi‘i 

menunjukkan orientasi yang kuat terhadap perlindungan tujuan-tujuan pokok syariat, khususnya 

ḥifẓ al-din, ḥifẓ al-nasl, dan ḥifẓ al-‘irḍ. Kejelasan rukun nikah tidak hanya menjaga kesucian 

akad dan kepatuhan terhadap hukum Islam, tetapi juga menjamin kejelasan nasab, kehormatan 

perempuan, serta kepastian hak dan kewajiban hukum yang lahir dari perkawinan. 



 
 

   
RUKUN NIKAH DALAM PERSPEKTIF MAZHAB SYAFI’I: ANALISIS ISTINBATH HUKUM  

DALAM KITAB FATHUL MUIN 

1280        JIPM  - VOLUME 4, NO. 1, FEBRUARI 2026   

 
 
 

Dengan demikian, konsepsi rukun nikah dalam Mazhab Syafi‘i, sebagaimana tercermin 

dalam Fathul Mu‘in, tidak sekadar merepresentasikan pendekatan fikih yang tekstual-formalistik, 

melainkan menunjukkan integrasi antara keteguhan pada nash, ketepatan metodologi istinbaṭ, dan 

orientasi maqaṣid yang berkelanjutan. Kerangka ini menjadikan Mazhab Syafi‘i relevan sebagai 

rujukan normatif dalam menghadapi dinamika praktik pernikahan kontemporer, sekaligus 

menegaskan pentingnya kepastian hukum sebagai fondasi keadilan dalam institusi perkawinan 

Islam. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 Al-Zuḥayli, Wahbah. Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu. Juz 7. Damaskus: Dar al-Fikr, 2011.  

Basri, Rusdaya. Fiqih Munakahat 4 Mazhab Dan Kebijakan Pemerintah. Sulawesi Selatan: CV. 

Kaaffah Learning Cente, 2019.  

Daraquthni, al-Imam al-Hafizh Ali bin Umar ad-. Sunan ad-Daraquthni no 3580. Pustaka Azzam, 

2007. 

Ghozali, Abdul Rahman. Fiqih Munakahat. (Jakarta : Kencana Prenada Media), 2010.  

 
Malibari, Imam Zainuddin bin Muhammad al-Ghazali. Fathul Mu’in bi Syarhi Qurratil ‘Ain. 

Darul Ihya, 2023.  

Malisi, Ali Sibra. Pernikahan Dalam Islam. SEIKAT J. Ilmu Sos. Polit. dan Huk. 1, 

(2022). 

 
Munarki, Ahmad. Fatwa Ulama tentang Hukum Nikah Misyar Perspektif Maqasid Shari’ah. Al-

Tahrir J. Pemikir. Islam 13, 207 (2013). Membangun Rumah Tangga dalam Islam. 

(Berlian Putih, 2006). 

Musyafah, Aisyah Ayu. Perkawinan Dalam Perspektif Filosofis Hukum Islam. Crepido 2 (2020).  

Na’im, Abdul Haris. Fiqih Munakahat. Kudus : Stain Kudus 

Syarifuddin, Amir. Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia, Jakarta: Kencana Prenada Media 

Group, 2006. 


